

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

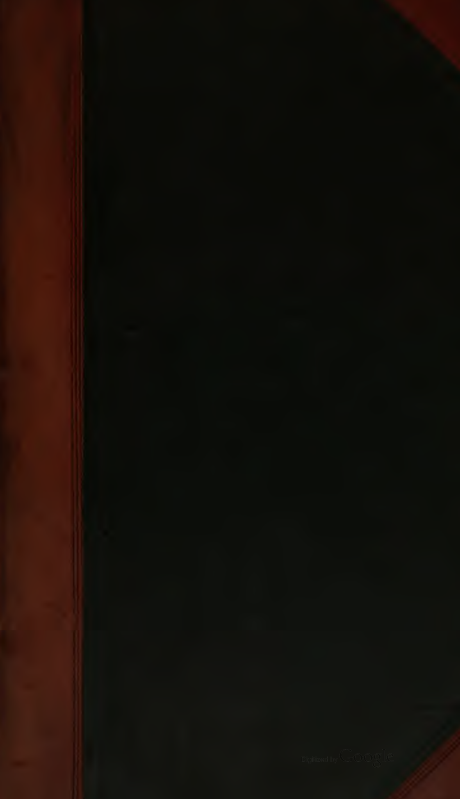
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



# 45.6.10





•

## Geschichte

ber

## Philosophie

bon

Dr. Seinrich Ritter.

Zehnter Theil.

Samburg, bei Friedrich Perthes. 4854.

## Geschichte

ber

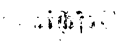
## dristlichen Philosophie

bon

Dr. Seinrich Ritter.

Sechster Theil.

Hamburg, bei Friedrich Perthes. 4854.



800

### Geschichte

ber

## neuern Philosophie

bon

Dr. Beinrich Ritter.

Zweiter Theil.

Hamburg, bei Friedrich Perthes. 4854.

### Inhalt.

#### Drittes Buch.

Die Philosophie unter dem Fortgang der Wiederherstellung der Wiffenschaften, unter der Reformation und unter der Wiederherstellung des Katholicismus.

Secftes Rapitel, Thomas Campanella. S. 3-62,

Sein Leben. G. 3. Seine Schriften. 7. Metaphpfit und Physit find fein Sauptaugenmert. 8. Mile Wiffenfchaft foll ber Theologie bienen. 11. hierardifde Richtung. 12. Beg. 13. Steptische Grundlage feiner Lehre. 15. Sicherheit bes . Begriffs bes Biffens und ber Erfcheinungen. 18, Mugemeinfter Grundfat, ich bente, alfo bin ich. 19. Selbfibemußtfein folieft Bewußtfein ber Befchrantung in fich. 20. Gingeborne und angebrachte Erkenntniß. 21. Die materielle Seele 22. Senfualiftifche Er= flarung ber Berftanbesthätigkeiten. 23. Der Begriff ber Gubftang aus einer Sammlung finnlicher Einbrude. Induction. 25. weltliche Ertenntnig beruht auf Gefchichte. 26. Der innere Sinn. 27. Die Primalitäten ber Dinge. 28. Alle Dinge haben Empfinbung ihrer felbft. 29. Befchrantung ber Dinge. 30. Das Schlecht= binfeiende als Grund alles befdrantten Geine. 32. Gott als un= begreifliches Befen. 33. Schöpfungslehre. 34. Befchrantung ift ben Geschöpfen nothwendig. 35. Sein ber Geschöpfe in Gott und außer Gott. 36. Freiheit des Willens. 37. Das Bofe. 39. Phy= fifche Unficht von Telefius entnommen. 41. - Unterfcheibung ber, phy= fifchen und ber metaphpfifchen Thatigteit ber Seele. Der Raum die Grundlage alles, Körperlichen. 42. Barme und Ralte, nur Bertzeuge für Gottes 3wede. 43. Der innere Ginn lehrt uns unfer Befen tennen , der außere Sinn verduntelt nur , unfere Gelbftertenntniß. 45. Die Bernunft bes Menschen. 46. Nur ber Mensch wird seine beschränkte Ratur gewahr, weil sie ihm nicht genügt. 47. Bewußtsein des Menschen von Gott. 48. Liebe Gottes als des allegemeinen Guts. 49. Geheimniß der Selbstentfremdung des Menschen durch seine sinnlichen Eindrücke. 50. Sündensall und Rothswendigkeit den Menschen durch sinnliche Mittel wieder zu Gott zu sühren. 51. Durch Sinne und weltliche Bildung sollen wir auf uns selbst zurückgebracht werden. 52. Das natürliche Streben geht auf Selbsterhaltung, auf etwas Göttliches, aber nicht auf Gott. Das übernatürliche Leben führt uns zu Gott zurück. 55.

Siebentes Rapitel. Deutsche Philosophen und Theofophen. S. 62-141.

- 1. Ricolaus Taurellus. 64. Trennung der Biffenschaften nach ihren Gegenständen. 65. Unterschied zwischen Theologie und Philosophie. 67. Unabhängigkeit der Philosophie von der Theologie. 68. Philosophie soll den Grund der Theologie abgeden. 69. Sie erkennt das ewige Besen Gottes, die Theologie aber seinen Billen. 70. Berzweislung als Ende der Philosophie und Ansang der Gnade. 71. Gegensaz zwischen der körperlichen Natur oder Belt und zwischen dem Geist, dem Zwecke der Belt. 72. Die Belt bedarf nicht der beständigen Borsorge Gottes, aber wohl der Geist des Menschen. 73.
- Balentin Beigel. 77. Gegenfat gegen die gelehrte Theologie. 79. Rechtfertigung burch ben Glauben an ben beiligen Geift. 80. Die außere Offenbarung Gottes foll uns gur innern leiten. Mur in unferm Innern eröffnet fich uns bas Innere ber Dinge. 83. Allen mahren Unterricht muffen wir aus uns felbft fcopfen. 84: Unfere finnliche Empfindung empfangen wir nicht von auffen. 86. Ratürliche und übernatürliche Ertenntniß. 87. Um alles zu erkennen muffen wir alles fein. 88. Bon oben tommt alles Licht. Gott fast in uns alles zusammen. 90. Gott tonnte nur eine volltommene Belt ichaffen. Jeder Denich bat Bolltom= menbeit empfangen. 91. Gott und Schöpfer ift eins. 93. beit bes Billens. 94. Im übernatürlichen Ertennen ift nur ein Deiben. 95. Der fall bes Menfchen ift nothwendig, weil wir burch bas Raturliche jum abernaturlichen gelangen follen. 97. bie zeitliche Entwicklung verandert fich bie Substang ber Dinge nicht. 98.
  - 3. Jacob BBhme. 100. Überlieferungen, von welchen er

ausging. 103. Der Steift feiner Stiff in ihm. 105: Beruhigung in religibfen Ahnbungen. 106. Dobp elte Scheibung ber Dinge. Die Umtehr jum Guten. 108. Bermifding bes Stitlichen mit bem Ratürlichen, bes Geiffigen mit bent Korperlichen. 111. Der verborgene und der offenbare Gott. 143. Aus dem Nichts der gotte lichen Ratur ist alles geworben. 116. Gott ift Gutes und Bofes, Liebe und Born. 117. Alles ift in ihm, ju Riebe verbunden, 118. Rothwendigfeit ber Scheidung ber Gremfate, 119. Das Bofe nur im übergewicht ber Rrafte. 120g Das reigene Leben und die Freibeit ber weltlichen Dinge. 122, Phyfifche und fittliche Beltanficht ineinanderfließend. 124. Die fieben Qualitäten, 126. Bom Bofen muß bas Gute tommen. 129. Pas Beiftige muß greiflich werben. Das Geiftige in finnlichen Bilbern bargeftellt. 131. doppelte Anficht vom Bofen im fatlichen Gebiete. 132. Anficht von der Geschichte bes Menfchen, 134.di Die lenten Dinge. 135. Much im verdorbenen Menfchen ift noch die Freiheit zum Suten. 136. Achtes Rapitel. Gelehrte Theofophen. S. 141. - 183.

- Johannes Baptifta von Belmont. 142. Die mahre Biffenfchaft, in der Ertenntnig ber Principien beftebend, ift un= beweisbar. 144. Übertriebene Bolemit gegen bie fruhern Philoso= Der Erfahrung will et alles verbanten 146. Doch phen. 145. genügt nicht bie niebere, fonbern nur bie bobere Erfahrung. 147. Absonderung ber Philosophie von der Theologie. 149. tung ber Philosophie. Gegen bie Bermifdung bes Gefcopfes mit bem Schöpfer. 150. Das Übel, bas Sinnliche und ber Streit ber Gegenfage aus ber Gunbe. 152: Sihnlides und Ratürliches bon einander gefchieben. 153. Streben nach beftimmten Unterschieben, aber Mangel an Bermittlung. 154. inDie Rinft wirtt von außen, bie Ratur von innen. Gelegentliche Urfachen. 155. Birtende und mitwirtenbe Rraft. 156. Alles aus lebendigen Camen. 157. Der Das generische Baffer und bas in= 3med in ben Samen. 158. bividuelle Ferment. 160. Wirkung in die Ferne. 161. Die Gamenibee, bas Blas, ber Archeus, 162. Der Rorper aus ber Bereinigung mehrerer Fermente. 164. Der allgemeine berfchende Ur= deus. 165. Die Seele als Centralpunkt. Gis ber Seele. 166. Berganglichkeit ber Seele. 167. Der Geift als unvergangliche Gin= heit ber menfchlichen Substang. 168.
- 2. Robert Flubb. 172. Gelehrsamteit und neuere Physit. 173. Theologie a priori, natürliche Philbsophie von der Erfahe

rung ans. 174. Apsgehn vom Experiment. 175. Das zusammen= gefaltete und das entwicklis Sein Gottes. 176. Richtung auf die Physik. 177. Gegenfatz. in der Welt in Gottes Entsaltung und Burucklehung auf sich gegründet. 178.

Reuntes Kapiteli Die fteptifche Michtung ber Franzosen. S. 183

1. Michel be Monitalignet. 184. Die Dentweise in seinen Bersuchen. 187. Petistung ber Religion burch die Bernunst. 190. Dem Natürstichen und Stätschen sollen wir vertrauen, das Menschenwert ist verdäcktig. 1911. Alle menschliche Gründe find schwach. 192. Gegen die doginatische Philosophie. 194. Unser Selbst ist und am besten bekannt, ober doch wisen wir nichts Sicheres von ihm. 196. Die Sinne-sind Anstag und Ende unserer Erkenntnis; ihnen ist aber doch nicht zu Nauen. 197. Wenn der gefunde Menschensterstand nur gesund wären 199. Die Vernunst ist trüglich; dwissel, od sie dem Menschen allein zukomme. 200. Lob des Institutes. 201. Demuth im Bewußtsein unserer Schwäche, in der Unterwerfung unter Sott und die Natur. 202. Unterschied zwischen Sott und Natur. 205.

2. Pierre Charrong 207. Prattifder Charatter. feines Stepticismus. 240. Morel 214. Beiter Umfang berfelben : boch - Ausfchluß bes religiöfen Lebens, 212. Reigung alles auf bas Ratürliche jurudauführen, 213. Selbftertenntnis. 214. hangend mit Ertenntrif Gottes. 215. Demuth und Meinigung bagu nothig. 216. Die unfteriofe Gobe ber Bahrheit und unfere Sownoe. Die Gunde hat bie Natur geftort. 217. Musschweifungen ber Diffenschaft. 219. Bwiefpalt zwifchen Ginn und Berftond. 221. Streit mifchen Rorper und Geift, 292. Leibenfchaft im Bertrauen auf die Meinung. 223. Der allgemeine, von Meinungen freie Beift; 224. Rechtschaffenbeit nach dem Ge= fete ber Ratur. 226, Uneigennlitigfeit. Die befondere Ratur jedes Einzelnen zu beochten, 227. Beruf. Pflichten gegen bie Gefellichaft. - 228. Rothmendigteit in bie Sitten ber übrigen fich ju fügen, 230. Freiheit nur in bem innern Leben. : Dualiftifche Anficht. 231. Myflifche Berfohnung ber Gegenfage. 282. Aufgeben ber Forfchung nach ben Dipfterien, 284.

3. Frang Sanchez. 236. Im ber Raturforfchung gegen bie Autorität des Ariftoteles. 237. Seepticismus als Grunblage wiffenschaftlicher Forschung. 238. Bufammenhang aller Wiffenschaften.

239. Erkenntnis Gottes und Slaube. 240. Sab der Bernunft und des methodischen Bersahrens. 242. Serrit gegen die gewöhnliche Methoda. An die Sachen sich halten. 244. Segen das Allgemeine, welches auf Wilklür der Rede veruht. 245. Über die Erklärung der Bissenschaft; 246. Die Bissenschaft als vollommen Erkenntnis der Sache. 247. Zweisel über die Sache. 248. Zweisel über das Erkennen. 250. Das stunliche Erkennen. 251. Die Vernunft oder der Berstand. 252. Unmittelbare Gewisheit der Erkenntnis. Selbsterbemannis. 253. Wir haben nur eine sehr vage Norstellung von uns. 254. Inweisel über die vollkommente Erkenntnis. 253. Seine Behre über die Natur. 257. Seine Methode. Versuch, Bebauhtung und Artheil der Bernungt. 259.

überficht über bie erfte Periobe ber neuern Philosophie. 261.

### Biertes Buch.

Bacons Reform der Philosophie und die ihr zunächst liegenben Zeiten.

Erftes Rapitel. Bacon's Weform ber Philofophie S. 309 - 387.

Bacon's Leben und Charafter. 310. Geine Unficht von ber Biffenschaft. 319. Mauben und Theologie von ber weltlichen Biffenfchaft ausgeschieben. 324. Wud bas vernünftige und fittliche Leben find ber Wiffenschaft unguganglich. 322. Die Phisosophie Magd bet Theologie, 323. Seine Schriften. 324. Sein Plan der Reform. 328. Seine Mäßigung in ber Reuerung, 329. Überficht über die Befammtheit ber Biffenschaften. 331. Die erfte Philoso= phie. 333. Gingreifen theologischer Lehren. 335, Beschrändung der menichlichen Miffenschaft. 336. Durch die Theologie. 337. Eintheitung der weltlichen Biffenfchaften. 339. Geramiehung aller Wiffenschaften an bie Naturphilosophie, 340, Die Maturphilosophie bie allgemeine Biffenschaft. 342. Begaussehung eines böchften Ra-Gin Princip ber Materie und ber Form, bes turgefetes, 343. Rörpexlichen und bes Beiftigen, 344. Gegen die 3medurfachen in ber Raturforfdung, 345. Reigung jum Materialismus, aber gegen die mechanische Raturerklarung und ben Atomismus. 246. Ge= nauere Aneführung feines Plans. 347. Schwankendes in bem Berhaltniß ber Physit, jur Metaphysit. 349. Das Borlaufige in feinen Annahmen. 350. Dethobenlebre. 351. Gegen bie alte Bo= git. 352. Die Induction allein ift bas rechte wiffenfcaftliche Berfahren. 353. Forberung einer vollständigen Induction, welche mit Nothwendigkeit folieft. 354. Die Raturgefchichte- als Grunblage ber Induction. 355. Die Gintheilungen in ihr. 356. flifche Richtung. 357. Misachtung bes Berftanbes. 358. Mängel bes Sinnes und Art fie zu beben. 360. Der Berfuth. 362. terfcied zwifchen Empfindung und Bahrnehmung. 364. foung bes Kleinsten. 365. Bir nehmen nur Individuen mabr. 366. Unenbliche Bahl ber Indivibuen. Die Raturgefchichte foll es mit Individuen ju thun baben. 367. Begriffe ber niedrigsten Ur= ten und unmittelbare Wahrnehmungen als Grundlagen ber Induction. 368. Die unmittelbaren Bahrnehmungen follen einfache Formen ber Natur abgeben. 369. Die Formen ber Natur follen ein abgefürztes Berfahren möglich machen. 370. Befchreibung bes Inbuctionsverfahrens. 371. Claffen bet Falle, welche ibm bienen fol= Ien. 372. Bichtigfeit bes negativen Berfahrens hierbei. 373. Prarogativen der Inftangen. 374. Beurtheilung der miffenichaftlichen Leiftungen Bacon's. 376.

3meites Kapitel. Die natürliche Religion und bas' Raturrecht. S. 387 — 453.

Absonderung einzelner Zweige der Philosoppie von ihrem spite= matischen Zusammenhange. 388. Gemeinschaftliches in den Bestre= bungen der natürlichen Religion und des Naturrechts. 389.

Chuard Bord Berbert von Cherbury, 390. rafter feiner Schrift über bie Bahrheit. 392. 3meifel und Streit gegen Borurtheile. 393. Gegen ben Genfualismus. 395. phische Richtung. 396. Gegen die Bergleichung unferer Seele mit einer leeren Tafel. 399. Die allgemeinen Grunbfate ale Musfpruche bes naturlichen Inftintts. 400. Berufung auf bas eigene Bermögen und bie ursprüngliche Ratur. 401. Der Inftinit ber Gelbft= Die prattifchen Gefche, welche fich un ihn an= erhaltung. 404. foließen. 405. Die Erhaltung des Ganzen und das Bewußtsein ber allgemeinen Gefete bamit verbunden. 406. Der Zwed und bas Fortschreiten. 407. Die plastische Kraft. Die Freiheit als 3med. 408. Sittlichkeit und natürliche Religion. 409. Autoritätsglauben und bie Lehre vom ganglichen Berberben bes Men= fchen. 411. Artitel ber natürlichen Religion. 412. Befonbere Df= fenbarungen und Prinrip der Individuation. 414. Bufage ber po=

- fitiven zur natürlichen Religion. 415. Das Chriftenthum als Bieberherfiellung ber natürlichen Religion. 416. Schwierigkeit ber Beweise für die besondere Offenbarung. Sie gewährt Andern nur Bahrscheintichkeit. 417.
- 2. Die Borganger bes hugo Grotius im Ratur= recht. 420. Johann Olbenborp. 420. Ricolaus hem= ming. 421. Albericus Gentilis. 422. Benedict Bin= fler. 423. Das frihere und bas spätere Raturrecht. Das po= stitte Recht. 425.
- 3. Sugo Grotius. 428. Das Maturrecht als befondere, von allgemeinen Grunbfaten unabhangige Biffenfchaft. 430. in der menschlichen Ratur ift es gegründet. Borzug bes Menschen im Triebe gur Gefelligfeit. 432. Ungeborne Rechtsgrundfate. 433. Die verborbene Bernunft. Schwantungen gwifchen bem Ibeal ber Rechtsgefellicaft und bem Ausführbaren. 434. Das Raturrecht in Bergeffenheit gerathen. 435. Der Raturguftand nach bem Gunben= fall und bie nun folgende Ginrichtung ber Rechtsgefellichaft. 436. Folgen bes Doppelfinns, welcher in feiner Anficht vom Naturrecht liegt. 437. Der Staat. 438. Übertragung ber bochften Gewalt an bie Obrigfeit. 439. Das positive Gefet bebt bas naturliche Recht nicht auf. 440. Gigenthum. 441. Gemeingut. 443. Übertragung bes Eigenthums. 444. Bertrag über Leiftungen. Unterwerfuna unter ben Richter. 445. Bertheibigung ber Stlaverei. 446. Arten perfonlicher Unterwerfung. 447. Strafrecht. 448. Rriege = und Bölterrecht. 449.

Drittes Rapitel. Thomas hobbes. S. 453 - 542.

Sein Leben. 453. Wibersprüche in feiner Dentweife. 458. Berehrung ber mathematischen Methobe. 463. Prattifche Richtung. Ethit und Politit als Theile ber Phyfit. 464. Philosophie im Gegenfat gegen Erfahrung. 465. Rachlaffen in ber Strenge ber wiffenschaftlichen Forberungen in ber Politit. 466. Bernunit als Bermögen ju fcbließen beruht auf Begriffeertlarungen. 467. flarung willfürlich beigelegter Namen. 468. Rechnen mit Worten. Bernunft beruht auf Sprache. 469. Die Bernunft wird boch als ein angebornes Bermögen betrachtet. 469. Bieraus fliegende ab= weichende Unficht von ber Wiffenschaft. 471. Dringen auf Ertennt= niß der Sachen. Biberfpruch bagegen in feiner fteptischen Betrach= tung ber Biffenfchaft. 473. Senfualismus. 474. 3um Empfin= ben gehört Bleiben der Eindrucke und Erinnerung an fie. 475.

Ebenfo Bechfel ber Ginbrude 476. Berftand, Erfahrung und Biffenschaft, 477. Seine fleptische Dentweise im Busammenhang mit feinem Senfualismus. 478. Sicherheit ber Ertenntnis burch bie Sprache, 479. Rominalismus, 480. Entftebung ber Empfindung. 481. Empfindung und Denten nur Beranderungen bes Rörvers. Materialismus. 483. Grupbfabe ber mechanischen Phy-Erklärung ber Empfindung und finnlichen Borftellung aus ber Bewegung bes organifchen Körpers. 486. Nur eine Rette von Bewegungen können wir erkennen. 487. Die finnlichen Qualitaten find nur Schein. 488. Wie wir jur Borftellung bes Au-Bern tommen. 489. Subjectivität aller unferer Borftellungen. 490. Doch Boraussekung von torperlichen Gubftangen. 491. setungen für die mechanische Raturertfarung. 492. Der Mensch eine Mafdine. 494. Die Rorperlichkeit Gottes. 495. Die unend= liche Bertettung ber Bewegungen tonnen wir nicht überfeben. 496. Spopothetifches in ber Phyfit. Gegen die Freiheit des Willens. 497. Musgehn in ber Ertlarung bes fittlichen Lebens von phyfifchen Be-Streben nach bem Müglichen und nach Beweggrunben. 501. nuß. 502. Selbftfucht feiner Moral. 503. Unterordnung ber Selbftfucht unter bas allgemeine Gefet. Menfchenliebe. 504. Ge= wohnheit ber Bewegung. Die Regeln über Gutes und Bofes werden erft im Staate ju allgemeingültigen. 505. Die Bernunft treibt uns an Frieden burch die Bermittlung des Staates ju fuchen, 507. Naturzustand. 508. Krieg Muer gegen Mue. 510. Kurcht als Grund bes Staates. 511. Staat ale Bert ber Runft , ein tunft= licher Körper. 512. Staatsvertrag. 513. Bertrage muffen gehal= ten werben. 514. Berfchiebene Puntte bes Staatsvertrage. 515. Unbedingte Unterwerfung der Unterthanen unter die Obrigfeit. 516. Unbedingte Macht ber bochften Obrigteit. 518. Sochfte Gewalt bes gangen Boltes. 519. Gie ift aufgehoben burch die Ginfetung ber Der natürliche Staat. 521. Berrichaft über bie Dbrigfeit. 520. Stlaven. 522. Berrichaft ber Eltern über ihre Kinder. 523. Berschiebenheit der Staatsformen. 524. Bevorzugung der Monarchie. 525. Berhaltniß bes Staats jur Rirche. 526. Achtung gegen ben reli= gibfen Glauben. 528. Lehren über Gott. 529. Der Staat als Stell= vertreter ber Rirche. 531. Natürliche und offenbarte Religion. 532. Gegen die Trennung bes weltlichen und bes geiftlichen Reiches. 533.

Biertes Rapitel. Peter Gaffendi. G. 543 - 571.

Reigung jum Zweifel. 545. Sein hauptheftreben auf die Phy=

stide Grundlage vieler Eigenschaften und immer nur ein dunkler Begriff. 549. Wichtigkeit der Induction. 550. Sie beruht aber auf einer Erkenntniß vom Allgemeinen aus. 551. Evidenz des Sinnes und der Bernunft. Die thierische und die vernünftige Seele. 552. Zweisel über die Denkbarkeit des Immateriellen sur uns. 553. Empfehlung der Epiturischen Atomenlehre. 555. Lehre über Gott. 558. Das sich gleich bleibende Raturgeset, 560. Freiheit des Willens. 561. Indisferenz des Willens geht mit Indisferenz des Berstandes hand in hand. 562. In der Ethik Milderungen der Epiturischen Lehre. 365. Egoismus. 564.

### Drittes Buch.

Shluß.

Die Philosophie unter dem Fortgang der Wiederherstellung der Wissenschaften, unter der Reformation und unter der Wiederhersstellung des Katholicismus.

### Drittes Buch.

Shluß.

Die Philosophie unter dem Fortgang der Wiederherstellung der Wissenschaften, unter der Reformation und unter der Wiederhersstellung des Katholicismus.

### Sechstes Kapitel. Thomas Campanella.

Sehr verschiedenartige Elemente machten sich in der Bildung dieser Zeiten neben einander geltend, das Bestreben nach weltlicher Erkenntnis und der kirchliche Glaube. Es konnte nicht befriedigen sie nur neben einander gelten zu lassen; man mußte ihr Berhältniß zu einander zu ersmitteln suchen. Niemand hat dies mit größerer Lebhaftigseit betrieben, als Thomas Campanella.

Er war 1568 zu Stilo in Calabrien geboren, in einer Familie mittleres Standes, welche den Fähigkeiten des Knaben alle Mittel zu ihrer Entwicklung gewährte. Ein brennender Eifer nach Erkenntniß, Ruhmbegier, eine erregbare Einbildungstraft, ein festes Gedächtniß bestügelten seine Fortschritte. Im 15ten Jahre trat er in den Dominicanerorden. In der gewöhnlichen Bahn der theologischen Gelehrsamkeit hatte er schon gute Hossmusgen erweckt, als er um eine Disputation mit einem Franciscaner zu bestehn von seinem Orden nach Cosenza geschickt wurde. Hier lebte noch das Andenken an den Telessus. Man glaubte in dem Jünglinge den Geist

bieses Mannes wieber erwedt zu feben. Da wendete fich . Campanella ber Lehre besselben zu und murbe ein eifriger Rämpfer gegen die Ariftotelische Philosophie. biese Bahn nicht wieder verlaffen. Seinen Schriften pflegte er nach bem Beifpiele feines Meifters beigufegen: nach eigener Lehrweise. Er machte es fich jum Geschäft Die Physif des Telefins gegen die Ariftotelifer zu vertheibigen, nur daß er in ber religiofen Frommigfeit, welche er eingesogen batte, bas Berhaltniß bes natürlichen jum übernatürlichen Leben genauer zu erforichen suchte. eine Schrift jur Bertheibigung bes Telefius gegen einen feiner Gegner in Drud zu geben fam er nach Reapel. Er hielt es für feine Aufgabe auch in mundlichen Disputationen feiner Meinung Geltung zu verschaffen. Darüber jog er sich die Unflage der Regerei ju, welche ihn ju seiner Bertheidigung nach Rom führte. Sierdurch blieb eine Zeitlang fein Berhaltniß jur Beiftlichfeit geftort, wiewohl er nichts mehr betrieb als bas Ansehn ber Religion und ber fatholischen Rirche ju erhöhn, nur nicht in bem gewöhnlichen Wege. Als er burch Italien reifte und seiner Reform der Philosophie Eingang zu verschaffen fucte, murbe er mit Mistrauen von ber geiftlichen Ge walt beobachtet und mehrmals in Untersuchung gezogen. Aber nicht allein mit gelehrten Planen beschäftigte fic fein fruchtbarer Beift, er fann auf eine Beranderung aller gesellschaftlichen Berhältniffe. Die Bedanfen hierüber, welche er fpater in verschiebenen Werfen ausgesprocen hat, find ber abenteuerlichften Art. Er fab bie Befellschaft ber Menschen in einem Fortschreiten begriffen, weldes zu einem allgemeinen Reiche über alle Bolfer führen

sollte, unter ber Berrichaft bes Stellvertreters Chrifti, ber im Bunde mit einer weltlichen Macht Gemeinfcaft ber Guter und ber Beiber herftellen follte. Das golbene Beitalter in einer folden Form bielt er für nabe bevor-Und nicht bloß im Allgemeinen beschäftigte er fich mit biefen Bebanken, wie er fie in feinem Sonnenftaate, einer Nachahmung ber Utopia, in seiner Monarchie bes Meffias auseinanderfeste 1); er aberlegte auch bie Mittel; die Rrafte ber Staaten und ber Bolfer, über beren Stand fein weites Gebachtniß mancherlei Renntniffe festhielt', überrechnete er, wie weit fie tragen mochten um einen folden Buftand berbeizuführen. Durch bie Predigt wollte er gewirft wiffen für feinen 3med, burch bie Biffenschaft, aber auch burch Lift und Waffen, so wie er benn überhaupt in ber Bahl feiner Mittel nicht febr bebenklich ift. Da er feine Absichten in kein tiefes Gebeimniß bullte, ift es nicht zu verwundern, bag er gurud. gefehrt nach feinem Baterlanbe ben Argwohn ber Spanis ichen Regierung in Neapel wedte. Er wurde um 1599 eingezogen und gegen ibn und mehrere Benoffen ber Proces eröffnet. Die genauern Umftanbe und Beranlasfungen find unbefannt geblieben; man weiß aber, bag Campanella von Rerfer zu Rerfer manbern mußte und bie barteften Grabe ber Folter mit ftaunenswürdigem

<sup>1)</sup> Er hat biefe Auseinandersetzungen öfters in verschiedener Gestalt wiederholt, wie er es überhaupt mit seinen Gedanken zu halten pflegte. Über eine ungedruckte Schrift dieser Art, welche er beim Pabst einreichte, giebt Ranke d. Röm. Pabste III. S. 379 f. Nachricht. Reuerdings hat Paolo Garzilli seine discorsi politici ai principi d'Italia aus dem Manuscripte herausgegeben.

Muthe ertrug, ohne fich ein Geftanbnig entreißen gu Seine Plane, wie gefährlich fie fein mochten, waren allem Unschein nach nicht gegen bie Spanische Monardie gerichtet; er flagte fie fpater bes Unbanfes an; ihr icheint er ben erften Rang unter ben weltlichen Reichen in bem geiftlich weltlichen Gesammtftaate, welchen er im Sinn trug, jugebacht ju haben, von ihr hoffte er die Ausrottung ber Reger, die Unterwerfung unter die geiftliche Macht 1). Sie aber verbammte ben gefährlichen Reuerer ju lebenslänglichem Gefangnig. Sein Unglud, Die Standhaftigfeit, mit welcher er es ertrug, hatten bie allgemeine Aufmertfamfeit, ja Bewunderung auf ihn ge-In seiner Saft wurde er von Fremden aufgefucht, ber Spanische Bicefonig Offuna hielt ihn für wichtig genug um in ben weitaussehenben Planen, welche er betrieb, seinen Rath ober seine Bulfe gu fuchen. Pabfte Paul V. und Urban VIII. bemuhten fich feine Befreiung ober seine Auslieferung nach Rom zu bewirfen. Campanella inbeffen beschäftigte fich bie langen Jahre seiner Gefangenschaft in ungebrochenem Muth mit geiftigen Arbeiten. Da verfaßte er seine Gebichte, seine politischen, feine philosophischen Werfe in großer Bahl. Durch Sulfe eines Deutschen, eines ber Protestanten, welche er fo febr haßte, wurde ein Theil berfelben in Deutschland ge-Endlich 1626 gelang es dem Pabst Urban VIII. bruckt. seine Auslieferung nach Rom zu erwirken. Wärend er fich ber Gunft bes Pabftes erfreute, wurde bier noch gegen ibn untersucht, bis 1629 feine Freisprechung er-

<sup>1)</sup> Darüber handelt feine Monarchia Hispanica, welche er im Gefängniß fchrieb.

solgte. Neue Nachstellungen von Spanischer Seite bewogen ihn mit Hülfe des Französischen Gesandten nach
krantreich zu entsliehn. hier wurde er 1634 von den
Gelehrten mit Gunst und Freude empfangen und lebte
mit gebrochenem Körper, aber ungebeugtem Geiste unter
dem Schutze Richelieu's mit dem Abschlusse seiner Werte
beschäftigt. Die herausgabe derselben, welche er unternahm, hatte er nur zum kleinsten Theil vollendet, als er
1639 zu Paris starb.

Campanella bat eine große Babl von Schriften gefdrieben, von welchen nur ber fleinfte Theil gebrudt worden ift. Er wiederholt fich in seinen Schriften oft. Der großen Fruchtbarfeit seiner Feber entspricht nicht ber Reichthum ber Gebanten, welchen er beberricht. man ihm auch zugestehn muß, bag er mehr als irgend ein anberer feiner Beitgenoffen bie Bedanten ber frubern Philosophie zu verarbeiten gesucht hat, so bemerken wir barin boch eine Ungleichartigfeit bes Berfahrens. mochte alles umfaffen, die Ergebniffe ber neuern Forschungen, wie bie Philosophie bes Alterthums und bes Mittelalters, aber nicht alles hat er mit gleicher Sorgfalt behandelt und es ift nur ein fleinerer Gebantenfreis, auf welchen er immer wieber gurudfehrt und von weldem aus er über bas Übrige fich Licht zu verbreiten Für bie leichtere Überficht über feine philosophiichen Gebanten bat er burd feine Metaphpfit geforgt, welche in ber That alles Wichtige enthält, was er erforfct ober von ben Forfchungen Anderer wieber im Bang gebracht bat, ein febr weitläuftiges Wert, welches vie-Ierlei Dinge seiner sonftigen Untersuchungen im Auszuge

Man möchte bas alles unter biefem Titel nicht aiebt. Er erblidt aber in biefer Metaphyfit bie Beisbeit aller Biffenschaften, bas Buch aller göttlichen und menschlichen Dinge, bie lösung aller Fragen über Birtliches und Mögliches. Er hat fie zur Bibel ber Philofophen bestimmt 1). Da handelt er alle Fragen ab über bie Formen und Methode unseres Dentens, über bie Befege bes Seine, über bie Belt und ihr Berhaltniß zu Gott, so wie über Gott felbst, bringt in bie physis fden Untersuchungen ein über bas Beltspftem und über bie besondern Rrafte, über Anfang und Ende ber irbischen Dinge, lagt auch bie Geschichte, bie Sprace bes Denfchen, feine politische und religiofe Berfaffung nicht außer Acht; genug es liegt bier ein Spftem ber Philosophie im weiteften Umfange uns por Augen, wie wir es vergeblich bei einem andern Schriftfteller biefer Zeiten fuchen mürben.

Aber die Weise, wie er viele Gegenstände der Wissenschaft behandelt, entbindet uns von der Verpflichtung auf die ganze Zusammensetzung seines Werkes einzugehen. Sehr vieles berührt er nur flüchtig. Es ist ihm nachgerühmt worden, daß er auf eine Vergleichung der Sprachen sein Augenmerk gerichtet habe; aber obgleich er von den Philologen den Gedanken entnommen hat, daß in den Sprachen der Same der Wissenschaften liege 2), bleiben seine Untersuchungen über die Verschiedenheit der Sprachen

<sup>1)</sup> Th. Campanellae universalis philosophiae seu metaphysicarum rerum juxta propria dogmata partes tres (Par. 1638) dedic.

<sup>2)</sup> Ib. I, 9. art. 14; IV, 1. art. 2.

den bei febr außerlichen Bemertungen febn. Beitlauftiger, aber eben fo oberflächlich find feine Untersuchungen über bie Logif 1) Bir finden bei ihm die Anficht wieder, welche Zabarella und Cremoninus verbreitet hatten, bag bie Wiffenschaften in folde fich eintheilten, welche nur bie Erfenninig, und in folde, welche einen Rugen jum 3med batten, bag aber bie letteren nicht im eigentlichen Sinn Wiffenfcaften, fonbern richtiger Runfte genannt wurben. Bu ben eigentlichen Wiffenschaften gablt er nur bie Detaphpfif und bie Phpfif. Er ift zwar bierin nicht gang ficher; nach andern Eintheilungsgründen fceinen ihm auch Mathematit, Logit und Politif ju ben reinen Biffenschaften zu gehören; aber wenn er genauer überlegt, entscheibet er fich boch für bas Gegentheil. Denn bie Das thematif und Die Logif find nur Sulfswiffenschaften, Wertzeuge für bie Erfenntnig, bie erftere für bie Phyfit, bie andere für bie Metaphyfit; er wirft baber auch beiben vor, bag fie Sachen uns nicht erkennen lehrten, fonbern nur mit erbichteten Begriffen fich beschäftigten. aber bie Politit betrifft, fo ift fie auf die Detaphpfit gurudguführen; benn nur ber Metaphpfifer ift ber rechte Daburch wird auch die Sittengeschichte Gesetaeber 2). ber Metaphysif einverleibt, benn er fiebt zwar auch eine prattifche Wiffenschaft in ihr, aber vornehmlich läuft fie ibm boch auf Politik binaus 5) Man wird aus biefen nicht gut ausammenftimmenben Bemerkungen über bas Spftem unserer Erfenntniffe nicht leicht etwas anderes

<sup>1)</sup> Ib. III u. IV.

<sup>2)</sup> Ib. I, 9. art. 12; V, 1. art. 5; 2. art. 2; 5.

<sup>3)</sup> Ib. V, 2. art. 4.

entnehmen fonnen, als feine Borliebe für Metaphpfif und für Phyfit und feine Abneigung gegen bie Logit und gegen bie Mathematif, als welche fich nur mit leeren Erfindungen und Abstractionen unseres Berftandes beschäftigten, marend ihm die Physif bie Bahrheit ber finnliden, die Metaphysif bie Wahrheit ber überfinnlichen hierin liegt aber unftreitig aud, Dinge verratben foll. daß er ber lettern ben Borzug vor ber erftern zugefieht. Dan bemerkt an ibm ein Beftreben ben Kortschritten ber neuern Wiffenschaft Gerechtigfeit wiberfahren zu laffen ; aber feine Reigung ift ihnen boch nicht zugewendet. Copernicanifde Syftem, welches burch bie Entbedungen Galilei's an Ansehn gewonnen hatte, war er eine Beitlang geneigt zu billigen; es ichien ibm nicht unverein= bar mit ben Grundsagen bes Telefius, wenn es auch nur ale Sypothefe gelten follte; ale aber Galilei jum Wiberruf gezwungen worben war, ließ auch er es wieber fallen. Mit ben einzelnen Untersuchungen ber Physik hat er fich wenig beschäftigt. Rur bie allgemeinen Grund= fage berfelben, welche mit ber Metaphysif ausammenbangen, erregen feinen Antheil, fo wie wir überhaupt bie Bhyfit biefer Zeiten noch im genauen Zusammenbange mit ben metaphysischen Untersuchungen gefunden baben. In ber Metaphyfit bagegen fieht Campanella bie allgemeinfte Wiffenschaft, Die Wiffenschaft ber Wiffenschaften. Unter feinen Gründen, burch welche er bie Nothwendig= feit ber Metaphpfit beweisen will, beruft er fich barauf, bag wir einer allgemeinen Wiffenschaft bedürfen, welche bie Grundfage und Grundbegriffe aller übrigen Wiffenfcaften untersuche; biefer Wiffenschaft ichreibt er alebann

zu, daß fie nicht bei ben Erscheinungen fiehn bleibe, sons bern bas Wefen ber Dinge erforsche 1).

Aber bennoch gefteht Campanella gu, bag auch bie Metaphyfif nur eine Bulfewiffenschaft fei. Sie ift nur bie Lehrerin ber Mägbe, ber übrigen Biffenschaften, welche mit ihr gemeinschaftlich ber Theologie bienen follen 2). Denn von ben natürlichen Dingen follen wir zwar ausgebn, aber alebann foll bie Metaphyfit bie Bermittlerin awischen ber Physik und ber Theologie werben, indem fie uns von ber Natur zu Gott emporleitet. So nimmt seine ganze Philosophie einen theologischen Charafter an. Der mabre Lehrer ift Gott. Er belehrt uns burch bie beilige Schrift, aber auch burch bie Belt. Reine von beiben Arten follen wir verschmäben 5). Wir follen bie eine burch bie andere prufen; benn bei ber Taufdung, welcher wir auch burch ben Teufel, burch faliche Propheten ausgesett find, bedürfen wir ber Unterscheibung ber Bei weitem bober jeboch fteht bie religiofe, Geifter 4). als die natürliche Belebrung. Auf der Religion berubt bas Bewußtsein Gottes; bie Wiffenschaften bagegen bienen bem weltlichen Leben, über beffen Werth und Bebeutung wir nur schwache Muthmagungen haben. ift gewiß, zu Gott follen wir fommen, aber warum wir burch biefes forperliche Leben bindurchgeben muffen, barüber auch nur Muthmagungen ju faffen ift icon ge-

<sup>1)</sup> Ib. I. procem. p. 4. b sq.

<sup>2)</sup> Ib. V, 2. art. 2. Assistit ergo theologiae sicut magistra ancillarum.

<sup>3)</sup> lb. L. summa p. 1.

<sup>4)</sup> Ib. XVI, 1 art. 4; 7 art. 4.

Campanella erblict ben Menfchen in einem fărlic <sup>1</sup>). Streite mit fich felbft; er ift bavon überzeugt, bag berfelbe in einem Buftande fich befindet, welcher feinem Befen nicht entspricht. Das ganze Menschengeschlecht bat eine Schuld zu bugen, beren Bewußtsein es brudt; beswegen bedarf ber Menich gottlicher Gulfe um ihn zu reini= gen und zu entfühnen. Bierzu find die positiven Gesetze bes Staats nothig; aber fie reichen noch nicht einmal bagu aus und vor Streit und Betrug au fichern; eine bobere Sulfe muß hinzutreten; fie wird von ber Offenbarung geboten, welche ben innern Menschen leitet und gur Tugenb Ihr muß alsbann noch die innere Religion in ber Entzudung unferes Beiftes fich jugefellen. Erst da= burch werben wir ber wahren Freiheit theilhaftig 2). biesem Sinn schließt fich Campanella ber Wieberherftellung ber hierarchie an. Er felbst findet fich wiederberge Nicht burch ben Syllogismus, welcher nur von fern nach feinem Biele ichieft; auch nicht allein burch bie Autorität, welche nur burch frembe Sand fühlt, fonbern burch die Beigel feiner Schidfale ift er jum Bege bes Beiles gurudgeführt worben und burch eigenen Befcmad, burch eine innere Berührung gur Erfenntnig ber göttlichen Dinge gelangt 3). Er verwirft nun bie lebre berer, welche

<sup>1)</sup> lb. XVI, 2 art. 1; art. 3.

<sup>2)</sup> Ib. XVI, 1 art. 1 sqq.

<sup>3)</sup> Ib. I procem. p. 5. b. A dec errantes per flagella reducti sumus ad viam salutis et cognitionem divinorum, non per syllogismum, qui est quasi sagita, qua scopum attingimus a longe absque gustu, neque modo per autoritatem, quod est tangere quasi per manum alienam, sed per tactum intrinsecum in magna suavitate.

wie Ariftoteles und Machiavelli die Religion nur für eine politische Auftalt halten. In ber gangen Welt erblidt er eine Sierarchie; von ber urbilblichen Belt, welche n im Sinn ber Platonifer annimmt, hat sich biese herrschaft fortgepftanzt auf biese Welt ber Unabnlichkeit; in ibr herrscht die Weltseele; und eine folde herrschaft soll auch unter ben Meuschen fich grunden; benn bie Monarchie erscheint ihm als die beste Berfassung, obwohl er eingeficht, daß verschiedene Berfaffungen verschiedenen Bolfern juträglich fein möchten 1). Die gegenwärtige Ginrichtung ber Dinge ift nur eine Folge ber Gunbe. Bie Mariana ift Campanella überzeugt, bag bie mabre Berfaffung ber Menscheit der Beftalt ber Welt entsprechen follte, und bag Chriftus, welcher uns von ber Gunde wiederhergeftellt bat, and bie Berrichaft ber Welt einem Menichen, bem Pabfte, übergeben babe 2).

Wir sehen also, nicht blindlings, aber durch eigene Erfahrung geleitet hat sich Campanella dem Ansehn der fatholischen Kirche ergeben. Seine Erfahrung hat ihm den mystischen Weg empfolen; schneller und besser als der metaphysische Weg führt er durch Reinigung in Glauben und in Liebe Gottes zum göttlichen Lichte 3). Seine Philosophie ist nun im Sinn einer allgemeinen hingebung

<sup>1)</sup> Ib. I, 9 art. 12 p. 85. b.

<sup>2)</sup> Ib. XV, 2 art. 3; art. 4. Mundum humanum repraesentare omnes mundos et ipsorum gubernatum. Ergo angelus speciei humanae respondens angelo omnium systematum requirit hominem unum, principem totius generis humani, qui a Christo restituitur, cum propter peccata hominum diversitas principatuum et sectarum non ab uno pendentium introducta fuerit.

<sup>3)</sup> Ib. VII, 6 art. 2.

Er folgt meiftens bem beiligen Thomas in entworfen. seinen theologischen Gagen, eifert gegen die Reger, befonders häufig gegen Calvin, behalt aber boch im Sinne bes neuern Ratholicismus ber Bernunft vor bie natürlichen Wahrheiten zu erforschen und über alles, worüber bie Rirche nicht entschieden bat, ihren wiffenschaftlichen Untersuchungen ju folgen. Go fest er auch ben Jesuiten seinen freimuthigen Wiberspruch entgegen. Seine Beife hat noch vieles vom icholaftifchen Wefen, aber im Ganzen geht er boch bie Wege ber neuern Wiffenschaft. myftische Anschauung fest er nur febr im Allgemeinen voraus und sucht ber Überspannung bes übernatürlichen entgegenzuarbeiten. Freilich bat Gott feine Bunber fich vorbehalten; aber nur er bringt mahre Wunder hervor. Bon einer wunderbaren Einwirfung ber Engel ohne Bermittlung burch weltliche Rrafte will Campanella nichts Die Ansichten ber Neu-Platonifer, bag man burch forperliche Mittel Götter und Engel anloden, baß man Soberes burch Nieberes in gauberischer Beise vollbringen konnte, behandelt er als beibnifche Meinungen 1). Seine Anfichten von ber Sympathie ber Dinge find frei= lich nicht von Aberglauben frei; er betrachtet auch bie natürliche Magie als bie bochte praftische Biffenfcaft, welche ber Metaphyfif jur Seite geftellt werden muffe 2); aber feine ganze Auffaffungeweise geht unftreitig babin alle diefe Dinge nur auf natürlichem Wege, b. h. burch

1

<sup>1)</sup> Ib. XV, 8 art. 3. Respondemus hominum nullum, nullumque ens, qui non fuerit auctor mundi, posse mundi ordinem turbare. Ib. 9 art. 6.

<sup>2)</sup> lb. V, 2 art. 6.

törperliche und geistige Kräfte, welche Gott in die weltslichen Dinge gelegt hat, zu Stande kommen zu lassen und wenn er solche Kräfte auch im Einzelnen weiter aussehnt, als wir sie reichen zu lassen geneigt sein möchten, so läßt sich bei einem Bergleiche seiner Lehren mit der Physit des vorhergehenden Jahrhunderts leicht erkennen, daß der Aberglaube bei ihm, wie dei seinen Zeitgenossen im Abnehmen ist. So wie die Wiederherstellung des Katholicismus, so will auch er das Gebiet der natürslichen Dinge und Wissenschaften frei erhalten von Wunsdern, welche Gott und der Religion vorbehalten bleiben sollen 1).

So bogmatisch nun auch am Ende die Entscheidungen sind, zu welchen Campanella durch seine philosophische Ansicht und durch das Ansehn der Kirche und seine gestehrten Neigungen gezogen wird, so steptisch ist doch die Grundlage, welche ihn dazu antreibt der Autorität sich in die Arme zu wersen. Sein Glaube ist darauf gegründet, daß er die Grenzen des menschlichen Wissens erkannt zu haben glaubt. Die Weisheit des Menschen ist zwar nicht völlig nichtig, aber sie reicht nicht weit 2). Eben in den Untersuchungen, welche ihn zu diesem Ergebnisse geführt haben, sinden wir den Kern seiner Lehre.

Campanella stellt eine Reihe von Zweifeln an bie



<sup>1)</sup> Ib. I, 4 art. 7 p. 43. b. Sed nos quaerimus physiologismum in quaestione naturali, non miraculum, quod in naturalibus etiam sanctus Augustinus quaeri non debere docet. Nec enim deus in singulis intellectionibus et sensationibus miraculizat supra naturae vires inoperans.

<sup>2)</sup> lb. I, 8 art. 1.

Spige feiner Untersuchungen. Rach feiner Beise werben sie nicht in der besten Ordnung porgeführt; wir werden uns auf einige Sauptpuntte zu beschränfen baben, welche in der Entwidlung seiner Bedanken ein leitendes Ansehn Bon ber Mitte ber Borftellungen ausgehend, inbaben. welchen ber Mensch fich bewegt, erblidt Campanella alles, was unfer Bewußtsein erreicht, in einem beständigen Flug. Die Grunde, welche Platon und Ariftoteles gegen biefen Sat bes Protagoras aufgestellt baben, genugen ihm nicht 1). Wenn wir im Fluffe bes Denkens einen fichern Ausgangspunft suchen um unsere Bedanten zu ordnen, fo feben wir und nur in bas Unendliche verwiesen. Den Rudgang in bas Unenbliche verwirft Ariftoteles nicht mit Recht, weil seine Lehre von ber Ewigfeit ber Welt und in das Unendliche weift 2). Wie und die Unendlichfeit bes Bergangenen verwirren muß, fo nicht minber bie Unendlichfeit ber raumlichen Welt, in welcher wir teinen Anfang und fein Ende finden. Wir gleichen bem Wurm im Bauche bes Menfchen, welcher von ber Welt, bem Gangen, welchem er angebort, feine Rechenschaft fich geben tann 3). Wollen wir auf bie Grundfage ber Wiffenschaft uns ftugen, wo find bie richtigen Grundfage nachzuweisen? Richt bie Gesetgeber allein, nicht allein bie gemeine Meinung bes Lebens, auch biz Metas physifer schwanken in ihrer Bahl. Die Grundfate ber Wiffenschaften werben nicht bewiesen, sonbern nur ange-

<sup>1)</sup> Ib. I, 1 art. 7.

<sup>2)</sup> Ib. art. 2.

<sup>3)</sup> lb. art. 1.

Wollte man fie beweisen, so mußte man auf nommen 1). den Sinn zurudgehn, aus welchem fie burch Induction gefunden werben. Reiner, ber bei Sinnen ift, wird behaupten, bag vom Berftanbe bie Wiffenschaft anfängt; vom Sinn beginnt fie 2). Nichts ift im Berftanbe, was nicht früher im Sinn war 5). Aber ber Sinn gewährt feine fichere Erfenninig. An Scharfe bes Sinnes übertreffen uns die Thiere. Riemand fann feinem eigenen Wie bie Begenftanbe fic anbern, fo Sinn vertrauen. andert unfer Sinn fich; aber auch wenn die Dinge außer uns biefelben blieben, wurden unfere Empfindungen fich anbern, fo wie unser empfindenber Beift fich anberte, welcher niemals berfelbe bleibt. Der Sinn ift unvermogend uns bas Wefen ber Dinge ju zeigen; er weiß bie Dinge nicht, wie fie find, sonbern nur wie er von ihnen afficirt wird. Unser Empfinden ift ein Leiben ober wenigftens mit einem Leiben verbunden; wir werben burch basfelbe aus uns entrudt und wenn barauf unfer Biffen beruben follte, fo wurde unfer Biffen Berrudtheit fein 1). Wir icheinen uns in unfern finnlichen Empfindungen wenigftens von uns zu wiffen; aber von feinem Befen und was es über sich zu urtheilen babe, weiß bas lebendige Befen in seinem Empfinden nichts. Wir wiffen nicht, ob wir ichlafen ober machen, ob wir tobt find ober leben; wir find vielleicht Wahnfinnige 5).

<sup>1)</sup> Ib. art. 12.

<sup>2)</sup> Ib. art. 7 p. 19. b. Nemo sapiens dicet, quod ab intellectu incipit scientia, sed a sensu. Cf. ib. I. procem. p. 2. b.

<sup>3)</sup> Ib. I, 1 art. 1.

<sup>4)</sup> Ib. art. 3; 4; 5; 8; 9.

<sup>5)</sup> Ib. art. 10; 11.

Gefc. b. Philos. X.

Diese Zweifel an ber Wiffenschaft bes Menschen sucht nun Campanella nicht in allen Studen zu beben, sonbern nur zu beschränfen. Er weift zuerft die Übertreibung zu= rud, welche in bem ffeptischen Sage liegt, bag man nicht wiffen tonne, ob man wiffe ober nicht wiffe. ift querft gewiß, wer nicht weiß, ob er wiffe ober nicht, ber muß wiffen, bag er nicht weiß. hierin liegt freilich nur eine Berneinung ber Erfenntnig, aber in ihr ift ichon ein Wiffen. Bum Befenntnig feiner Unwiffenheit tommt jeber nur burch ein langes Bemubn um bie Erfenntniß ber Wahrheit; in ber Bahrheit aber feben wir alle bas Wiffen von ben Dingen, wie fie find. Rur baburch fommen wir jum Zweifel, bag wir glauben bie Dinge nicht so ju ertennen, wie fie find. Diefer Begriff bes Wiffens liegt allen unfern Zweifeln jum Grunbe, bag es die Erfenntnig ber Dinge fein murbe, wie fie find 1). Campanella bebt alebann bervor, bag bie Dentweise ber Steptifer mit ihrer Praxis im Wiberfpruch fiebe. gemeinen Leben zweifeln fie nicht; fie folgen ba ihrer Meinung, ihren finnlichen Bahrnehmungen; aber wenn fie ju wiffenschaftlichen Untersuchungen fommen, bann erinnern fie fich, bag fie viel Mangelhaftes in jenen gefunden haben und leugnen bie Bollfommenbeit ber Wiffenschaft, ihre Beise ju erkennen und ihren 3med, aber nicht die Wiffenschaft, die Runft, ben Sinn überhaupt 2). Bas zuerft bie Sfeptifer anerkennen muffen ohne allen

<sup>1)</sup> Ib. 1, 2.

<sup>2)</sup> Ib. I, 3 art. 2 (1) p. 31. b. cum dicunt se nescire negant perfectionem scientiae et modum et propter quid, non autem esse scientiam et artem et sensum.

Zweifel, ift, daß ihnen etwas scheine. Die sinnliche Erscheinung der Dinge ift gewiß. In ihr findet sich schon eine Anerkennung des Gegenstandes, mag er richtig oder falsch bezeichnet werden. Der Zweifel beginnt erst, wenn man ersahren hat, daß man in der Erkenntniß der Wahrbeit getäuscht werden kann 1). Die sinnliche Erscheinung, das ersahren wir oft, kann uns täuschen; sie bedarf der Ergänzung und Verbesserung 2). Aber dadurch wird der Saß nicht ausgehoben, daß es unzweiselhaft wahr ist, daß wir empsinden, wenn wir empsinden. Empsinden ist nicht ohne Wissen 3).

Aber mit dem Wissen von den Erscheinungen begnügt sich unser Geist nicht. Er will wissen, was die Dinge sind. Hierzu bieten nur allgemeine Grundsäte oder Begriffe den Weg und es entsteht daher die Frage, ob wir dergleichen auszuweisen haben, welche nicht bezweiselt wers den können. Campanella steht nicht an sie zu besahen. Er zeigt solche Grundsäte nach, indem er auf den Augustinus sich beruft, der ihm hierin den Weg gewiesen 4). Sein allgemeinster Grundsat ift, daß ich, welcher ich benke, auch bin. Denn sollte ich auch im Denken irren, so würde man doch gestehn mussen, daß ich im Irrthum bin. An diesem Grundsat kann daher kein Zweisel sein 5).

<sup>1)</sup> L. l.

<sup>2)</sup> Ib. procem. p. 2. b.

<sup>3)</sup> lb. I, 1,, art. 1. Sentire est sapere, ein häufig wiederkehe tender Sat, der auf den heiligen Bernhard zurückgeführt wird. Sapiens est, cui res sapiunt, prout sunt.

<sup>4)</sup> Bergl. Gefch. ber Phil. VI G. 205 ff.

<sup>5)</sup> Metaph. I, 3 art, 3. Aus bem Augustinus. Mihi certissi-

Es ift alfo bas Selbfibewußtsein bes Denfenden, auf welches er als auf bie erfte und sicherfte Babrbeit fich Jebes Ding erkennt zuerft fich, bann anderes. Mit großer Ausführlichfeit und hierin feines guten Grunbes sich bewußt, spricht es Campanella aus, daß alle unsere Erkenninig wie alle unsere Thatigkeit von und selbft ausgeht 1). Dem Selbstbewußtsein fügt er einige weitere Bestimmungen ju, welche ju haltpunkten für feine fortschreitende Untersuchung bienen follen. Es liegt barin bas Bewußtsein bes Konnens, bes Wiffens und ber Liebe. Indem ich bente, weiß ich, daß ich wiffen, daß ich irren fann, weiß ich von meinem Wiffen, von meinem Wollen. Dabei aber bleibt Campanella fich bewußt, bag bie erfennenbe Seele ber Ausgangspunft ift, von welchem aus alle weitere Folgerungen gezogen werben muffen 2). Auch bie Beschränkungen seines Princips entgeben ibm nicht; benn als Folgerung fügt er hinzu, bag wir in unserm Ronnen, Wiffen und Wollen beschränft find; wir find etwas, aber nicht alles; wir wissen, können und wollen etwas, aber nicht alles überhaupt 3). zweite Grundfat entspringt ibm aus ber Nothwendigfeit

mum est, quod ego sum. — Si negas et dicis me falli, plane confiteris, quod ego sum; non enim possum falli, si non sum.

<sup>1)</sup> Ib. II, 5 art. 13. Daß er hierin ju ben Borlaufern des Cartefius gehört, fann niemand vertennen.

<sup>2)</sup> Met. I, 3 art. 3 in ber überschrift heißt es, cur de anima cognoscente et de modo cognoscendi prius dicere oporteat.

<sup>3)</sup> L. l. Ergo nos esse et posse scire et velle est certissimum principium primum, deinde secundario, nos esse aliquid et non omnia et posse, scire, velle aliquid et non omnia vel omnino.

bie Erscheinungen anzuerkennen, welche niemand leugnen kann, welche wir aber von der uns angeborenen Erkenntniß unser selbst unterscheiben müssen 1). Wenn uns jedoch diese Erscheinungen Erkenntnisse der äußern Gegenstände zusühren, so sollen wir dabei eingedenk bleiben, daß wir von ihnen nur Kunde haben durch uns selbst, weil alle Erscheinungen uns nur dadurch zukommen, daß wir von ihnen uns afficirt wissen. Weil durch solche Erscheinungen uns nur dadurch zukommen, daß wir von ihnen uns afficirt wissen. Weil durch solche Erscheinungen unser Wesen gestört und verwirrt wird, weil wir durch sie uns entfremdet werden, nur daraus stammt uns der Irrthum und der Zweisel. Sie haben ihren Grund in der Verwirrung der eingebornen und der angebrachten Ersenntnis 2).

Campanella untersucht nun seinen Grundsätzen gemäß zuerst die erkennende Seele. Er hebt mit der Betrachetung der Empfänglichkeit an, welche sie für die Außenwelt hat. Alles Empfindende nimmt zuerst auf, dann fühlt es das Sinnliche und daraus entsteht ihm Liebe oder Haß. Daher muß es ein Wesen sein, welches das Bermögen hat aufzunehmen, dann zu beurtheilen und endlich in Liebe oder Haß zu begehren. Das erste hierbei ist ein Leiden in der Aufnahme der Wirfung, welche von einem Andern ausgeht. Durch sie wissen wir, was das Wirkende ist, weil es eine ihm ähnliche Wirfung in

<sup>1)</sup> L. l. Quapropter notiones communes habemus, quibus facile assentimus, alias ab intus, innata ex facultate, alias de foris per universalem consensum omnium entium et hominum.

<sup>2)</sup> L. l. Nec unquam ens ullum potest aut scit aut vult aliquid, nisi quia se ipsum illo aliquo affectam. — Confusio notitiae innatae et illatae deceptionem parat. Ib. I, 8 art 1 p. 60. a.

uns bervorbringt 1). Die empfundene Sache muß bierbei von uns verschieben fein, ja in einem Gegenfat gegen und ftehn, weil nur baburch ein Leiben von ihr in uns bervorgebracht werben fann; fie muß aber auch ets was Gleichartiges mit uns baben, weil nur Gleichartis ges auf Gleichartiges wirten fann. Das Gleichartige beiber besteht in ber Materie. Nur ein Körper fann einen Rörper berühren, und wenn die empfinbenbe Seele alfo von bem außern Rorper berührt wird, so muß fie forperlich Sie wohnt im Behirn; als ein feiner Lebensgeift läuft fie burch bie Nerven und hat wie ber Schiffer im Schiff ibre Wohnung in bem grobern Leibe. Die Sinne find nicht Werfzeuge, fonbern nur Canale, burd welche die Wirfung entfernterer Dinge an uns herangebracht Für eine reine Form burfen wir also bie empfinwird. benbe Seele nicht ansehn; nur burch bie Berührung mit bem Sinnlichen wird bie Empfindung in ihr bewirft. Gegen die Rörperlichfeit ber Seele icheint es bem Campanella nur ein leerer Einwand zu fein, daß fie ein einfaches Wesen sei. Bielmehr zeigt die Mannichfaltigkeit der Empfindungen, welche jugleich gefühlt werben, bie Gleichzeitigfeit ber Bebachtnißeinbrude, welche bie Bewohnheit bes Denkens in und ergeben, bag fie jusammengesett Durch ihr Leiben wird nun aber bie empfinbenbe Seele ber empfunbenen Sache auch nicht gang gleich ge-Sie nimmt nur einen Theil bes empfunbenen macht.

<sup>1)</sup> lb. I, 4 art. 1; Sensus ergo videtur esse passio, per quam scimus, quid est, quod agit in nos, quoniam similem entitatem in nobis facit.

<sup>2)</sup> Ib. I, 4 art. 2; 3; 5; 7; 5 art. 2; XIV, 1 art. 1.

Gegenstandes in sich auf, verliert aber barüber ihr eigenes Sein nicht, so daß alles, was ihr von außen ankommt, nur ein ähnliches Bild von sich ihr eindrücken kann. Durch den äußern Eindruck wird alsbann der Sinn unser selbst überbeckt, aber nicht vernichtet 1).

Bon bem finnlichen Empfinden fereitet nun Campanella jum Erfennen fort in abnlicher Beife, wie es nach peripatetischer Weise bergebracht mar. Gebächtniß und Einbildungefraft vermitteln bie Sammlung finnlicher Ginbrude und führen jur Erfahrung. hieraus follen fich aber auch die allgemeinen Grundfage erklaren laffen, welche wir in ben Wiffenschaften gebrauchen 2). hierin ftreitet er nun gegen die Lehren ber Peripatetiter und Platonifer, welche eine von unserer Sinnlichfeit unterschiedene Thatigfeit unseres Berftandes annehmen. Weber ber thatige Berftand ber erftern, noch bie eingebornen Begriffe und die Wiebererinnerung ber lettern finden bei ibm Gnabe. Sie erfcheinen ihm nur als Dichtungen, als ein ungeboriges Einmischen gottlicher Bunber in ben natürlichen Berlauf unseres Denkens. Er schließt fich ber Lebre bes Tertullian, bes Telefius an, bag ber Sinn allein wiffe 3). Die unmittelbare Gegenwart ber Dinge belehre uns querft, bazu famen unsere Erinnerungen an vergangene Einbrude, bie ichon weniger ficher maren, und noch weiter

<sup>1)</sup> Ib. I, 4 art. 4; 8 art. 1. Quidquid tactu intrinseco percipimus, ita ut illud in nobis et nos in illo simus, sapore ejus affecti illud sapimus, quia actio corum est communicatio entitatis. — Sensus rerum occultat sensum nostri, ob mutationem nostri in ipsas.

<sup>2)</sup> L. l. p. 61. a; V, 1 art. 3.

<sup>3)</sup> Ib. I, 8 art. 1 p. 61. a. Sensum solum sapere.

bie Überlieferungen glaubwürdiger Menschen, die wir mit Borficht zu gebrauchen batten; burch biefe Mittel wurben bie Theilvorstellungen, welche bie unmittelbaren finnlichen Einbrude von ben Sachen uns mittheilen, gur Wiffenschaft erganzt. Was wir aber Berftand zu nennen pflegten, bas beruhe nur auf einem Bufammenlefen ber eingelnen Ginbrude, welche jeber für fich nur ein geringes Erfennen geben fonnten, aber zu einem Rorper gufammenaebracht, bie menichliche Wiffenicaft bilbeten. Berftand ift eine natürliche Folge bes Gebachtniffes und ber Einbildungsfraft. Er befteht in einem Empfinden gleichsam von fern, in einem schwachen Empfinden ber balb vergeffenen Gebachtnigeinbrude, welche zu einem verworrenen Bilbe fich vereinigt und baburch bie allgemeine Borftellung berbeigeführt haben. Seine Erfenntniß beruht nur barauf, bag bie verwischten Einbrude boch noch eine Abnlichkeit mit ber urfprünglichen Empfindung bebaupten und baber geschickt find ben Gegenftanb uns barzustellen 1). hierauf läuft alle Abstraction bes Berftandes hinaus, daß wir in ben allgemeinen Borftellungen nur ichwache Nachwirfungen ber Empfindungen rudftanbig baben. Es gebort baju feine thatige Rraft bes Geiftes, sondern nur eine Sowache ber finnlichen Thatigfeit, in welcher ber besondere Eindruck fallen gelaffen

<sup>1)</sup> Ib. I, 4 art. 4. Intelligere vero (sc. est) sentire languidum et a longe et confusum. Ib. 6 art. 4; 5; 6. Ratiocinari est sentire aliquid non in se, sed in suo simili. Ib. V, 1 art. 3. Est discursus — — sentire in simili similia. — — Est intellectus, notitia nimirum intus legens et colligens ea, quae singulae praeviae cognitiones de foris ostendunt.

wird 1). Begen biefe abstracte Erfenntniß bes Berftanbes eifert Campanella nicht weniger als Rizolius und ben Beg verfolgend, welchen Telefius eingeschlagen batte, glaubt er unsere Erfenntnig ber Augenwelt auf eine Sammlung finnlicher Einbrude gurudführen ju tonnen. Beber finnliche Ginbrud zeigt nur eine Birtung, gleichsam einen Theil ber Sache, welche uns berührt; bann aber fammeln wir bie finnlichen Ginbrude ju einer Borftellung bes Bangen und ichließen barauf auf bie Subftang bes-Die verschiedenen Theilvorftellungen, welche wir vom Apfel burch Geficht, Geful, Geruch, Gefcmad empfangen, bilben uns zulest ben Bebanten bes gangen Avfels, obne bag unfer Berftand biefen Theilvorftellungen etwas bingufette, sonbern nur weil unfere Seele fie alle in fich vereinigt 2). Daber legt Campanella auf bie Inbuction bas größte Gewicht, wenn er auch nicht genauer

<sup>1)</sup> Ib. I, 5 art. 1. Abstractio universalis non fit per virtutem aliquam agentem, sed ex languore activitatis in singularitate vel ex raritate agendi.

<sup>2)</sup> Ib. I, 4 art. 4. Sensus est partis sapientia, totius vero similium est scientia, ratio et syllegismus. — — Omnes sensus simul causant totius rei cognitionem. Quemadmodum pomum visu cognoscitur ita coloratum et figuratum, tactu frigidiusculum, densum et crassum, gustu dulce, naribus odorosum. Et sic collectis his sensibus fit de tota rei substantia argumentum, quoniam idem unusque sensus, si vere spiritus sentiens audit, videt, gustat, olfacit. — — Ergo ex sensilibus notis ex parte per sensum et ex toto per judicium nascitur argumentum et scientia de toto et partibus essentialibus et integrantibus. Man hat es dem Paolo Sarpi nachgerühmt, daß er der Borläufer Lock's in seiner Ertenntnistheorie gewesen sei; man wird aber bemerten müssen, daß auch dessen Gedanten über diese Dinge in seiner Beit noch weiter verbreitet waren.

ihre Methobe entwickelt und sogar bie Rothwendigkeit einer vollftanbigen Induction für bie Erfenntnig bes Wesens ber Dinge ablebnt 1). Eben beswegen gestebt er auch zu, daß biefe unfere Erkenntniß, in welche ber verworren abstrabirende Berffand sich einmischt, feine vollfommene Sicherheit gewähren fonnte, wenn fie auch nicht völlig unwiffend uns zurudlaffe. Sein Endergebniß fpricht fich in bem Sate aus, bag alle unsere Biffenschaften von ben weltlichen Dingen auf Geschichte fich grunben 2). Eine Lebre, welche alles Erfennen auf Erfahrung und bie Erfahrung auf ben Sinn gurudzubringen fucht, mußte mit biesem Ergebniffe enden. Campanella hat bies beutlich eingesehn und ausgesprochen. Die sensualiftischen Grundfage, welche Telefius aufgestellt hatte, find von ibm fo beutlich entwidelt worben, bag bie fpatern Phi= losophen, welche diesem Bege folgten, nur noch im Ginzelnen ibm nachzuarbeiten batten.

Campanella aber vergist über diese sinnliche Erkenntnis ber äußern Dinge auch die zweite Quelle einer sichern Erkenntnis nicht, welche ihm Schutz gegen den Skepticismus bieten sollte. Er konnte sie um so weniger vergessen, je sicherer es ihm sestsand, daß die erste Quelle nur auf Erkenntnis der Erscheinungen führt. Zwar haben diese in Theilvorstellungen und Ühnlichkeiten der Dinge sich ihm verwandelt, aber dies wird nicht ohne ein Urtheil über die sinnlichen Empsindungen vor sich gegangen sein, und wenn auch Campanella nicht immer das Urtheil von

<sup>1)</sup> Ib. III, 4 art. 2.

<sup>2)</sup> Ib. V, 2 art. 2. Itaque principia scientiarum sunt nobis historiae. Ahntiche Außerungen tommen öfter vor.

ben Folgen ber finnlichen Einbrude mit volliger Sicherbeit unterscheibet, fo überfieht er boch nicht, bag in unferm Urtheil über bie Dinge unsere Gebanten auf uns Er ftreitet über biefen Puntt fogar gegen feinen Lehrer Telefius. In ber finnlichen Empfindung follen wir nicht blog ein Leiben erbliden, fonbern eine Thatigfeit, welche in unserer Seele aus bem Leiben entfpringt, indem ber finnliche Gindruck in uns und mit unferm Buthun wahrgenommen wird. Bum Beweise führt Campanella an, bag wir nicht alles wahrnehmen, was wir leiben, fo wie uns benn im Schlafe und fonft viele Einbrude entgebn. Um jur Erfenntnig beffen ju gelangen, was in ber finnlichen Empfindung von uns gelitten wird, muffen wir eine Thatigfeit üben, welche urtheilt, daß bie empfundene Sache erfannt wird, wie fie ift 1). Diefes Urtheil aber ichließt fic an bie Selbfterkenntnig Das Leiben wirb nur erfannt, weil es bas Sein bes Erfennenden trifft. Wo eine mäßige Beranberung in uns burch ein Anderes hervorgebracht wird, fo bag unser Sein baburch nicht aufgehoben wird, ba empfinden wir uns verandert butch ein Anderes und werben burch ben Sinn, burch bie Empfindung unser felbft zu ber Erfenntnig bes Andern geführt 2).

Die andere Ertenntnifiquelle, welche Campanella ans junehmen fich gebrungen fieht, ift bemnach ber innere

<sup>1)</sup> Ib. I, 5 art. 1. Sensum non passionem, sed perceptionem passionis esse. — Videtur tamen magis actus esse vitalis judicativus, qui rem perceptam, prout est, cognovit. Ib. VI, 8 art. 1; 4.

<sup>2)</sup> Ib. VI, 8 art. 1.

Sinn, ber Sinn feiner felbft. Die Art ber Benennung brudt beutlich aus, bag Campanella burch feine Annahme von feinen fensualiftischen Grunbfagen fic nicht entfernen will. Den Sinn feiner selbst aber betrachtet er als ben Grund aller Denn nach bem Angeführten hangt bie Er-Ertenntniß. fenntnig burch ben außern Sinn von ber Ertenntnig unser felbft ab. Dies ift ber burchgebenbe Bedante feiner Lebre, welche überall bas Erkennen, bas Lieben, bas eigene Sein bes Erfennenben gum Erften macht und baraus erft bie Beziehungen zum Außern abloitet 1). Alles weiß zuerft fich, bann Anderes. Campanella fest, wie wir uns ansbruden murben, bie reflerive Thatigfeit vor ber transitis ven, jene als Grundlage biefer. Durch bie Gegenwart unserer selbft wiffen wir in angeborner Erfenninig gunachft von uns felbft 2). Daraus entfpringt ihm ber Gegensat awischen ber angebornen, ben Dingen ihrer Ratur nach beiwohnenden Erkenntnig von fich, welche er auch bie verborgene, nemlich im Innern ber Dinge verborgene Erfenntnig nennt, und amifchen ben angefommenen, augeführten Erfenntniffen ber außern Dinge. Diefer Gegenfat läuft burch feine gange Lebre binburch. Mit den angebornen Ideen der Platoniker will er senen angebornen Sinn nicht verwechselt wiffen.

Die Erfenntnistheorie entwickelt nun Campanella in Berbindung mit seinen metaphysischen Ansichten vom Sein der Dinge. Diese ftugen sich auf jene. Wir saben schon, bag er die Selbsterkenntniß als eine Erkenntniß unseres

<sup>1)</sup> Ib. Il, 15 art. 3.

<sup>2)</sup> Ib. VI, 8 art. 1 p. 59. a. Animam et res cognoscentes notitia innata cognoscere se ipsas praesentialiter.

Ronnens, Wiffens und Wollens bezeichnete. Er findet nun aber auch weiter, bag wir biefe brei als Grunbeis genschaften (primalitates) aller Dinge anzusehn baben. Unter Grundeigenschaft ober Primalität verfieht er bie Eigenschaft, burch welche bas Seiende junachft fein Befen hat 1). Als folche liegen bie Primalitäten aller Birtfamteit, jeder Art ber Entwicklung und ben veranlaffenben Urfachen zum Grunde; baburch bag fie nach außen ibre Wirtsamfeit erftreden, werben fie Brincipien und bringen bas Leiben anderer Dinge hervor. Alle Primalitaten geboren zusammen und bilben als wefentliche Eigenschaften bas Wefen bes Dinges 2). Die erfte Primalität ift bas Konnen (potentia); benn nichts ift, was nicht fein tonnte; bie zweite Primalitat ift bas Wiffen (sapjentia), benn alles, mas ift, bat einen Gefchmad feines Seins und weiß sich; bie britte Primalitat ift bie Liebe ober ber Bille, benn alles liebt fein Sein. entgegengesetten Bestimmungen fommen bem Nichtseienben Der Beweis für bas allgemeine Borbanbensein biefer Grundeigenschaften scheint ihm weniger Schwierigfeiten bei ber erften und legten, als bei ber mittlern bargubieten. Denn bie gemeine Meinung nimmt an, bag es Dinge gebe, welche nichts von fich wiffen. führt er manches Abergläubische an, von ber Sympathie ber Dinge, von ber Empfindung, welche auch Leichname

<sup>1)</sup> Ib. II, 2 art 1. Primalitas est, unde ens primitus essentiatur.

<sup>2)</sup> L. l.

<sup>3)</sup> Ib. art. 4. Non enim est ullum primum, — — nisi possit esse quoquo pacto, sapiat esse, amet esse.

noch verriethen; felbst ber Raum foll Empfindung haben, wie die Flucht bes Leeren beweise; ber Stein, welcher falle, zeige ein Beftreben, welches nicht ohne Sinn fein Diese Beispiele sollen jeboch nur feinen allgemei= fönne. nen Grundfat veranschaulichen. Er beruht auf ber Überzeugung, daß bie ganze Belt ein lebendiges Befen ift. Die Geschöpfe muffent bas Bilb Gottes an fich tragen und fonnen baber auch nicht ohne Beisheit fein. beswegen ftrebt alles fein Sein zu erhalten, weil es fein Sein liebt; aber wenn es von feinem Sein nichts mußte, wurde es basselbe nicht lieben konnen 1). Die Elemente muffen Empfindung haben, benn fonft konnte bas empfinbenbe Thier nicht aus ihnen sich zusammensegen 2). Die Welt wurbe ein Chaos fein, wenn nicht ber Sinn mare, welcher die Dinge lehrt fich von einander zu unterscheiben, bas ihnen Befreundete ju suchen, bas ihnen Feindliche ju Daher hat jedes Ding ben Sinn und bas Erfennen feiner felbft. Das Wiffen feiner ift fein Sein, bas Wiffen Anberer bas Sein Anberer. Die angeborne, in fich verborgne Erfenntnig fann feinem Dinge fehlen 1).

So wie aber unser Erfennen unser Sein uns beglaubigt, so bezeugen auch die Beschränfungen unseres Erfennens unser Nichtsein. Diese Beschränfungen lernen wir aus den Erscheinungen kennen, welche uns ankommen. Sie stammen aus der Empfindung des Außern und eine

<sup>1)</sup> Ib. VI, 7 art. 1.

<sup>2)</sup> Ib. art. 6.

<sup>3)</sup> Ib. art. 1 p. 40. b.

<sup>4)</sup> lb. VI, 8 art. 1. Cognoscere est esse. Ib. art. 4. Notitia sui est esse suum, notitia aliorum est esse aliorum.

jebe Empfindung bes Außern sest ein Leiden voraus und eine Empfanglichfeit. Das Empfangen tommt einem Dinge nur ju, fofern ibm etwas mangelt 1). Go vereinigen fic in und die oberften Gegenfage, Seiendes und Richtseienbes. Das Michtseienbe ift nicht an fich; aber an ben enbe lichen Dingen befteht es; es begrenzt fie und sondert fie von andern endlichen Dingen ab 2). Diefe Berbindung bes Seienben mit bem Richtseienben erscheint bem Campanella als eine wunderbare, transcendentale Sache. Die Beraubung burfen wir nicht wie Ariftoteles als ein natürliches Princip fegen, weil nur Seiendes wirfen fann. Er fragt baber, wie bas Seienbe mit bem Richtseienben fich mischen laffe; wie bas lettere an ben endlichen Dingen Dasein gewinnen tonne, obgleich es nicht ift. gesteht ein, bag er bies nicht begreife 5). Aber bennoch bas Dasein ber endlichen Dinge, bas Leiben und Berben berfelben, wie es in unferm Selbftbewußtfein fich ausbrudt, verburgt ibm, bag wir eine Berbindung bes Seienden mit bem Richtseienden anzunehmen haben. Es laffe fic nur niemand burch bie Erscheinungen taufden, in ihnen fein mabres Sein zu suchen. In seinem Sein ift ein jebes Ding ebler, als in ben Bestimmungen, welche es von außen empfängt. Was uns außerlich jumachft, haben wir nicht fur unfer mabres Sein, für einen mabren Buwachs zu halten. Seiendes wird nicht burch außere Gin-

<sup>1)</sup> lb. VII, 3 art. 1; XIV, 4 art. 1. Pars passiva non est animae in quantum anima, sed in quantum natura deficiens.

<sup>2)</sup> Ib. II, 3 art. 4; VI, 12 art. 1.

<sup>3)</sup> Ib. VI, 3 art. 3. Compositionem ex ente et nihilo esse transcendentalem. — Sed mirum quidem, quo pacto negatio componat cum affirmatione et non esse cum esse.

wirtung hervorgebracht; sie verändert nur das Sein, sie fügt etwas zu, was nicht das ewige Wesen des Dinges ift und beschränkt oder verunreinigt daher dieses Wesen. Das Werden der weltlichen Dinge erzeugt sich nur in ihrem wechselseitigen Leiden, indem sie sich gegenseitig beschränken 1).

Durch bas Rathfel ber Berbindung bes Seienben mit bem Richtseienden wird Campanella auf Die Betrachtung bes schlechthin Seienben geführt, weil biefes ihm viel einfacher und begreiflicher als jenes bedingte Gein ju fein fdeint. Das ichlechtbin Seiende ift immer, benn es giebt nichte außer ibm, was es feines Seins berauben fonnte. Es ift unendlich aus bemfelben Grunde. Was bagegen nur in einer bestimmten begrangten Beise ift, von bem gilt bas Gegentheil. Es ift anberer bestimmter Beifen bes Seins beraubt; es muß als ein Abhangiges angesehn werben und fann nicht bas Erfte fein. Daber muß es angefangen haben zu fein und fein Dafein vom ichlecht= bin Seienden haben. Wir feben baber mohl, bag wir biefes ohne jenes, aber nicht jenes ohne biefes benfen fonnen 2). Diefe Gebanten werben von Campanella in fehr abstracter Beise ausgeführt, nicht viel anders als früher von ben Eleaten, in ben Gegenfagen, welche er im Parmenibes bes Platon fennen gelernt hatte. Er forbert ein erftes Seiendes, welches Grund ober Schopfer

<sup>1)</sup> Ib. VI, 6 art. 2. Fieri non est produci ens, sed limitari ens a non ente, et nobilius esse ens, antequam fiat, et in potentia quam in actu exteriori. — Nos autem decipimur limitationem pro esse vero accipientes.

<sup>2)</sup> Ib. VI, 1 art. 1.

aller Dinge ift, welches alles Sein ohne Ausnahme in fich schließt. Wir nennen es Gott. Wir baben ibn als folechthin einfach zu benten, weil jeber Unterfchieb eine Berneinung voraussett. Eben beswegen konnen wir von ihm nur ftammelnb reben, weil unfere Sprache Busammensetung ber Worte gebraucht 1). Obgleich wir ihn bas Seienbe nennen, ift er boch bas Seienbe nicht in bem Sinne, in welchem wir andere Dinge feiend nennen; er ift nicht Substanz und nicht Seiendes, sondern nach bem Dionyfins Areopagita übersubftang und überseienbes. Er ift alles mit Ausschluß ber Unvollfommenbeiten, welche ben geschaffenen Dingen antleben; er ift alles, aber auch nichts. Wenn wir bies erfennen, finden wir uns an ber Grenze ber erften Dunfelbeit und im Beginn ber anbern, welche bas göttliche Licht ift 2) Wir werben nicht nöthig haben über diefe Sage uns weiter auszubreiten, welche uns in ber Dentweise biefer Beiten icon oft begegnet Wenn jemand fich bavon überzeugen wollte, wie find. wenig gewiffe Formeln, welche man gewöhnlich für Beweise bes Pantheismus angesehn bat, zu bedeuten haben, besonders in dieser Beit, welcher fie fast zur Gewohnheit geworben waren, bem fonnte man rathen fie beim Camvanella aufzusuchen, beffen Dentweise boch vom Pantheismus weit entfernt ift.

Denn nachdem er fich bes Begriffs Gottes versichert hat, fahrt er fort gang orthodox über ihn und seine Schöpfung uns zu unterrichten. Nicht umsonft fteht ber

<sup>1)</sup> Ib. II, 3 art. 3 p. 104. b.

<sup>2)</sup> lb. VI, 5 art. 1; 6 art. 1; VIII, 1 art. 1.

Gefch. b. Philof. X

Sat ba, bag alles in Gott sei mit Ausschluß ber Unvollfommenbeiten, welche ben geschaffenen Dingen beimohnen. Er wird baju gebraucht auf Bott bie Primalitäten ju übertragen, welche wir an uns und ben Dingen ber Welt gefunden haben, bas Ronnen ober die Dacht, bie Beisbeit und bie Liebe. Sie bilben die Dreiheit in ber Denn Campanella gefteht ju, bag in Einbeit Gottes. Bott Macht, Erfennen und Bollen eine find. Erfennen ift nicht wie bas unsere burch Reflexion und Discurs, weil er fich nicht entfrembet ift. Gottes Thun ift fein Sein; benn alles Thun ift nur ein fliegenbes Sein und alles Sein ift nur ein bleibendes Thun 1). bennoch ift eine Analogie zwischen ben Primalitäten Gottes und ben Primalitaten ber Geschöpfe; benn jene erfennen wir aus biefen, biefe haben ihren Urfprung aus jenen und nichts fann in ber Wirfung fein, was nicht früher nur in einer bobern Beife in ber Urfache mar; nichts fann geben, was es nicht bat 2). Aber Gott bat auch aus ber gulle feines Seins gegeben und feine Pris malitaten ben Dingen mitgetheilt. Dies wird wohl als eine Emanation Gottes beschrieben; aber auch als eine Emanation bes Nichts, als eine unaussprechliche Emanation 5), was beutlich zeigt, bag auf ben Ausbruck Emas nation tein Gewicht gelegt werben barf. Sonft bericht bei Campanella die Schöpfungelehre. Bott bat alles aus bem Richts gemacht nach feinem freien Willen.

<sup>1)</sup> Ib. VIII, 4 art. 3. Existere est facere permanens, sicut facere est existere fluens.

<sup>2)</sup> Ib. VI procem.; 7 art. 6.

<sup>3)</sup> lb. I, 5 art. 2; VI procem.

bie analoge Ursache ber Dinge 1). Da von seinem Willen die Welt abhängt, batte er auch wohl eine andere Welt schaffen konnen. Warum er nicht eine beffere Welt gemacht habe, wiffen wir nicht, ja fogar die Möglichfeit wird zugegeben, bag er noch andere Belten geschaffen babe, von welchen wir nichts wußten 2). Aber bie Unenblichfeit, welche ihm allein beiwohnt, fonnte er boch auf feine Beschöpfe nicht übertragen; bas Richtsein, bie Beraubung mußte an ihnen haften, weil er bie geschaffenen Dinge nur aus bem Richts bervorbringen fonnte 5). nella ift fic bei biesen Untersuchungen bewußt, bag fie unfern Berftand überfteigen; er foreibt baber ben Lebren ber driftlichen Rirche über biefen Puntt nur ju, bag fie vernunftmäßiger find, als andere Lehren der Philosophen 1). Seine Schöpfungelehre ift faft gang Thomistifc. trägt in sich bie 3been ber Dinge, auch ber Individuen. Sie bezeichnen bas Befen Gottes, fofern es in verfchiebener Beise mittheilbar ift. Daber giebt es viele Ibeen. Jebe ift nur ein praftisches Borbild beffen, mas ausgeführt werben fann; ber Bille Gottes ift bas Complement ibrer Möglichkeit. In fich vereinigt jebe Ibee Absolutes und Relatives; bas Absolute in ihr ift bas Wesen Gottes, welches in ihr fich barftellt, bas Relative beruht auf ber Mittheilbarfeit besselben 5). Die Ginfachbeit Got-

<sup>1)</sup> Ib. VII, 2 art. 4; 3 art. 1.

<sup>2)</sup> Ib. VII, 5 art. 8.

<sup>3)</sup> lb. 1X codicill. art. 3. p. 287. Deus enim infinitus non potest dare finitudines nisi utendo nihilitate.

<sup>4)</sup> Ib. art. 2. p. 283. b.

<sup>5)</sup> lb. II, 3, 2; XIII, 1 art. 1.

tes bei ber Bielheit ber in ihm enthaltenen Ibeen foll burch biefe Lebre gerettet werben. Daber wird auch behauptet, bag bie 3been nur bas Berbaltnig Gottes nach Aber alle Geschöpfe sind boch ihrer außen bezeichnen 1). Denn außer bem unendlichen Wahrheit nach in Gott. Gott ift nichts möglich. Wenn wir von Dingen außer Gott reben, fo wollen wir bamit nur fagen, bag fie ein Richtsein an fich tragen, welches in Gott nicht fein fann 2). Daber find bie Belten, welche Campanella unterscheibet, die ideale, die geistige, die forperliche und die mathematifche Welt und wie fie weiter beißen, alle in Gott ihrer vollen Wahrheit nach; fie ftellen fein Wefen nur in mehr und mehr beschränkter Beise bar und ruben in feinem unveranderlichen Willen. Jebe bobere ichließt bie niebere Welt ein und bie bochfte, bie ibeale Welt, wird julett von Gott eingeschloffen. Aber bies fpricht uns bavon boch nicht los, bag wir alle Geschöpfe wegen bes Richtfeins, welches ihnen anflebt, als außer Gott zu benten haben. Jebes Gefcopf, auch ber bochfte Engel fteht unendlich von Gott ab und nabert fich mehr bem Nichts als seinem Schöpfer 5).

Wenn nun Campanella auch zum Gebanken Gottes fich erhebt, so giebt er boch barum ben Standpunkt bes enblichen Daseins und Erkennens nicht auf. Wir empfin-

<sup>1)</sup> Ib. II, 3 art. 6 p. 112. a; VI, 3 art. 3.

<sup>2)</sup> Ib. VIII, 4 art. 3. Infinitum extra infinitum non potest ire. — Suum producere est suum esse. Ib. art. 4. Omnia sunt in ipso (sc. deo). — Quidquid finitum reputatur extra ipsum; finitur enim a non esse, non esse autem non est in deo, sed in nobis, idcirco reputatur extra deum.

<sup>3)</sup> Ib. VIII, 4 art. 8; X, 1 art. 8; XV, 2 art. 1.

den uns, wir empfinden Anderes. Dies ist die Grundlage unserer Wissenschaft. In beiden Fällen aber empfinden wir nur Beschränktes. Die Beschränkung gehört zum Dasein der Geschöpfe. Wenn das Geschöpf nicht beschränkt wäre, so wäre es unendlich, so wäre es Gott. Die Beschränkung ist ein Übel, eine Beraubung des höchsten Guts; sie durste aber doch nicht fehlen. Wenn das übel nicht wäre, sa sogar das Böse, so würde alles nur Chaos sein 1), lehrt Campanella in demselben Sinn, in welchem er gelehrt hatte, daß ohne Sinn der Dinge nur Chaos sein würde.

Und unftreitig lag in ber Anordnung feines Syftems biese Folgerung. Denn so wie die zweite Primalität in bem Sinn, ber Sinn aber im Sein ber Dinge gegründet ift, fo bie britte in ber Beraubung und im Ubel. nur um dem übel abauhelfen wollen wir. Bei ber Unterfuchung ber britten Primalität fommt die Freiheit ber Dinge in Frage. Bas Campanella über fie außert, ift nicht ohne Schwankungen. Er eifert gegen bie Lehre Calvin's, welche er aus bem Koran geschöpft zu haben Beber eine Borberbeftimmung gum Guten, noch jum Bofen will er jugeben; bie Dinge muffen ibr eigenes Berbienft haben, für ihre eigene Schulb Strafe leiden 3). Aber bie Freiheitslehre bes Campanella schließt fic an die Lehre ber Thomistischen Theologie an und theilt auch ihre Schwanfungen. Das Wollen hängt vom Erfennen ab; weil die Beisheit bie zweite Primalitat ift,

<sup>1)</sup> Ib. IX, 9 art. 5.

<sup>2)</sup> Ib. VI, 7 art.4; XI, 6 art.7.

<sup>3)</sup> Ib. VII, 5 art. 8; IX, 3 art. 1; 5 art. 5; XV, 1 art. 2.

muß die Liebe als die britte Primalität von ihr ausgeben 1). Bu seinem 3wecke ift ber Bille nothwendia bestimmt; in ber Bahl ber Mittel wird er burch bie Überlegungen ber Beisheit, burch außere Ginbrude und burch ben gottlichen Geift geleitet. Das Nothwendige muß das Complement bes Möglichen abgeben und wenn Campanella auf bie Nothwendigkeit ber Dinge fieht, welche ihrer Natur nach ihren Willen und ihre Wirfung haben muffen, und auf ben ganzen Busammenbang, melchen Gott geordnet bat, fo icheint ihm eine jebe Sandlung' bem Schicksal unterworfen ju fein, und wie fie einmal bestimmt ift, nicht ausbleiben zu fonnen. iebes Ding ift, fo ift es nothwendig; wie es ift, fo er= fennt es und fein Bille muß feinem Erfennen entfprechen. Daber fieht Campanella in ber Rothwendigfeit, in bem Schidfal und in ber harmonie bie brei großen Ginfluffe, welche aus ben brei Primalitäten ber Dinge in bie Welt einziehen 2). Aber bies balt ihn nicht ab, unter allen Umftanben die Freiheit bes Willens zu behaupten. bat in den Zusammenhang ber Dinge ben Willen eines feben Gingelnen miteingewebt, und nicht, weil er gezwungen, sondern weil er Wille ift, will ber Wille, 5). wie Campanella außer bem außern Sinn einem jeben Dinge ein Urtheil in seinem innern Sinn beilegte, fo legte er ihm auch eine eigene Thatigfeit bei, welche auf bas Ding felbft fich gurud bezieht; biefe refferive Thatig-

<sup>1)</sup> Ib. VI, 10 art. 3.

<sup>2)</sup> lb. IX, 1 art. 1.

<sup>3)</sup> Ib. IX, 6 art. 8; 9 art. 5. Causas liberas implicavit (sc. deus) coactis et servilibus.

feit, bas Wollen feiner felbft, ift bas Erfte; aus ihr erfolgt erft bie außere Birtfamfeit, und in ihr erblidt. Campanella bie Freiheit bes Willens, welche felbft im Inftinft fich geltend mache 1). Die Freiheit bes Willens ftebt nicht im Wiberfpruch mit ber Nothwendigfeit, mit welcher bas natürliche Begebren vollzogen wirb, fondern nur mit bem 3wange, welchen außere Dinge auf uns ausüben; die Gegenftande bes Wollens geben aber nicht bas Wollen, fonbern nur bie Gelegenheit jum Bollen Die Contingeng, welche in ben außern Berhaltniffen liegt, ift ein Mangel, aber bie Freiheit ift fein Mangel, sondern vielmehr bie Erganzung ber Contin-3mar giebt Gott uns unsere Natur und mit ibr auch ben Willen fie ju erhalten, aber biefer Wille fann boch von nichts anderem vollzogen werben, als von uns felbst +). Der Wille beruht ibm also auf ber inneren angebornen Ratur, welche in ben eigenen Thatige . feiten ber Dinge fich wirffam erweift.

Diese Grundsate werden auch auf bas Bose angewendet. Das Bose ift nur eine Beraubung an den Dingen der Welt oder eine Berunreinigung ihres Seins D.

<sup>1)</sup> Ib. VI, 7 art. 4; XI, 6 art. 7.

<sup>2)</sup> Ib. II, 5 art. 12; IX, 2 art. 3; 5 art. 4. Voluntas enim est propensio necessaria sponte naturae in bonum. Ib. art. 7.

<sup>3)</sup> lb. IX, 3 art. 1; 5 art. 5.

<sup>4) 1</sup>b. IX, 3 art. 1; 5 art. 7. Neque stellae, neque angelus, neque deus faciunt hominem velle suum esse et beatitudinem, sed ipse de se hoc vult, sed secundum voluntatem, quam largitus est illi deus, et hac ratione deus dat voluntatem, qua etiam dat naturam. — Deus concurrit coagendo et conservando, non autem cogendo ad actus innatos.

<sup>5)</sup> Ib. VI, 15 art. 3.

Mit dem Augustinus fagt Campanella, es bat nur eine mangelnbe Urface; bas Richtseienbe verurfact es. ber Rirchenlehre bebient er fic auch ber Formel, Gott erlaube es nur bes Guten wegen, welches im Busammenbange ber Dinge aus ibm bervorgebe 1). Dabei tritt nun noch eine ftartere Beschränfung ber Formeln ein, in welden man eine pantheiftische Reigung bes Campanella vermuthen fonnte. Dhne gottlichen Billen und Mitwirfung foll bas Bose geschehen; Gott gebraucht es nur zu seinen 3meden, fo wie er bas Richtseienbe gebraucht. Es wird unterschieben ber vorhergebenbe vaterliche Wille Gottes, welcher alle Menfchen gur Seligfeit bestimmt, von bem folgenben Willen bes Richters, welcher uns verbammt, und Gott foll fogar die fünftigen Sandlungen nicht unmittelbar erfennen, sonbern nur aus ihren Birfungen abnehmen; fein Wille aber foll fich nur auf bie Urfachen, nicht auf bie Wirtungen ber freien Ursachen erftreden 2). Unftreitig beben biefe Bestimmungen noch beutlicher berpor, bag Campanella vom Standpunfte ber enblichen Dinge ausgehend biefen vor allen Dingen ihre Selbftanbigfeit bewahrt wiffen will.

Die Lehren bes Campanella von ben weltlichen Dinsen bringen jedoch nicht viel Neues. Seine Untersuchungen wenden sich sowohl ber Natur als dem sittlichen Leben zu; aber seine Physis entlehnt ihre Grundsätze vom Telesius und in der Moral wird er von den hierarchisschen Neigungen seiner Kirche beherscht. Nach beiden

<sup>1)</sup> Ib. VII, 5 art. 8.

<sup>2)</sup> Ib. IX, 13 art. 1 p. 229; X codicill. art. 3.

Seiten zu äußert fich zwar bas Bewußtsein, baß bie alten Grunbfage nicht genügen wollen; es werben alebann auch neue Wege versucht; sie schließen sich meistens an seine Erkenntnisslehre an, welche ben Kern seines Systems bilbet, aber burchgreifende Verbesserungen einzuführen, will ihm boch nicht gelingen.

Die Polemit, in welcher er bie Grundfage bes Telefius, bie Annahme zweier Elemente, bes Reuers und ber Erbe, gegen bie alte Elementenlehre, gegen bie Lebre bes Platon, bes Paracelsus, gegen bie Atome bes Demofrit geltend zu machen sucht, ift febr weitläuftig ange-Es wird genugen bie Gedanten hervorzuhebenwelche feine eigenen Beftrebungen bezeichnen. Erflärung der natürlichen Erscheinungen scheint es ibm nicht genug, die Materie und bie Primalitäten ber Dinge Denn bie Materie ift trage, ohne alle vorauszusegen. Thatigfeit, nur ein leibendes Princip, welches bie Formen in fic aufnehmen tann. Gine folde Materie angunehmen werben wir gezwungen, weil wir feben, bag Dinge leibend gegen andere fich verhalten und empfanglich find für etwas, was nicht in ihrem Befen liegt, fonbern ihnen von außen jumachft 1). In natürlicher Beise fommt einem jeben Dinge, fofern es einen Mangel an fich tragt, Empfänglichfeit ju; es fann empfangen, was es nicht befigt. Dies ift bei bem, mas Materie genannt wird, im hochften Grabe ber Fall, weil bie Materie ohne Eigenschaften gebacht wirb. Die Empfanglichfeit ift ber Grund bes Leibens, bem Leiben muß ein Thun entspre-

<sup>1)</sup> lb. VI, 5 art. 3; 7 art. 8.

Da baben wir nun in ber Wechselwirfung ber Dinge einem jeben eine Materie und einen Korper, aber auch eine physische Wirksamfeit auf andere Dinge beigu-Campanella unterscheibet biefelbe von bem matelegen. riellen Dafein, welches nur leibend ift, und von ber metaphyfifchen Thatigfeit, in welcher jedes Ding nur fich erfennt, und liebt und baber innerhalb feiner felbft wirffam ift; er nennt fie bie phyfische Thatigfeit 1). Go wie Bott eine Wirksamkeit nach außen in ber Schöpfung ausübt, fo wirfen auch bie geschaffenen Dinge nach außen in ihrer physischen Thatigfeit. Diesen Unterschied awis iden ber metaphyfifden und ber phyfifden Thatigfeit balt Campanella febr boch. Er verfundet fich unmittelbar in unserer Selbsterkenninig. Wenn Campanella auch, wie früher bemerft, gegen bie Rorperlichfeit ber Seele ftreitet, fo will er boch nicht jugeben, bag bie Seele empfindet ober benft, sofern sie Rorper, sondern sie übt diese Thatigfeiten nur fofern fie ift, alfo in metaphyfifcher Beife. Dagegen nur in Beziehung auf ben Korper, welchen fie beseelt, beißt fie Seele und übt fie bie physischen Thatigfeiten aus 2). In biefer Borftellungeweise fest nun Campanella, bag Gott zuerft ben Raum geschaffen babe, melder als bie Grundlage alles Körperlichen, als bie Gub-

<sup>1)</sup> Jb. II, 5 art. 7 p. 161. a. Dari actionem mediam intermateriale et metaphysicam.

<sup>2)</sup> Ib. XIV, 4 art. 1. Anima ergo non sapit sensu vel intellectu, quatenus est corpus. — Ergo quatenus ens, quoniam omne ens sentit. — Sed quatenus anima, habet animare. — Respectu ergo corporis dicitur anima, respectu sui vero ens.

fang ber Materie angesehn werben muffe 1); bann fpater, wenigftens ber Natur nach, die Materie als eine bearenate Einbeit und Grundlage für alle Berfchiebenheiten, aulegt aber zwei thatige Kräfte, auf welchen bie phyfische Thatigfeit berube, weil bie trage Materie fich nicht felbft geftalten, verandern, vermehren ober vermindern fonne. Diefe Rrafte find, wie Telefius gezeigt bat, bie Barme und die Ralte, welche eine jebe in bas Unendliche fic auszubreiten und bie gange Materie zu ergreifen ftreben, aber als entgegengesetter Ratur barüber in Streit mit einander geratben 2). Diese Boraussegungen bes Teles fus halt Campanella für genügend um bas ganze phyfiche Weltspftem zu erflären. Aber er bemerkt babei gegen seinen Lehrer, bag er auf ben Ursprung und 3wed ber phyfifchen Rrafte nicht eingegangen, fonbern bei ber Untersuchung bes Sinnlichen fteben geblieben fei und beswegen nicht zu erflaren vermöge, warum Ralte und Barme gang andere Werte bervorbringen, als fie beab-Denn fie bringen im Gingelnen lebenbige Befen, fictiaen. im Ganzen bie Ordnung und harmonie ber Welt hervor, was unftreitig beweise, bag fie nur Wertzeuge in ber hand einer bobern Macht find 5). Diese Rritit feines Borgangers, obgleich fie nicht ganz billig ift, bezeichnet boch bas Berhaltniß beiber Philosophen sehr richtig. Telefius ift Phyfifer und bas Gebiet ber Metaphyfif und ber Erfenntnifflehre berührt er nur nebenbei; bei Cambanella bat fich bas Berbaltnig umgefebrt. Er fucht uns

<sup>1)</sup> lb. II, 5 ps. 2 art. 1 sq.

<sup>2)</sup> lb. XI, 5 art. 4.

<sup>3)</sup> Ib. II, 4 art. 5; XIV, 4 art. 2.

zu zeigen, daß die wirkenden Kräfte der Wärme und der Kälte doch nur Wertzeuge sind um die Ideen Gottes auszusühren; er schließt selbst die Ansicht nicht aus, daß sie unter der Herrschaft der Engel diese Werke zur Hers vorbringung der lebendigen und erkennenden Wesen vollziehen. Denug er zieht seine Physis an die hierarchische Idee heran und läßt die Natur zwar aus ihren eigenen Kräften, aber doch unter der Herrschaft der geistlichen Zweise wirken.

Diese Wendung seiner physischen Lehren weist auf seine Ethit hin. Auf die Einzelheiten seiner sittlichen und politischen Lehren werden wir jedoch nicht einzugehn haben; sie werden nur nebenbei vorgebracht; nur die Beise ist bemerkenswerth, wie seine sittliche Ansicht an seine Mestaphysis und an seine Ersenntnistheorie sich anschließt, weil die Liebe oder der Wille mit dem Sein oder Ersenen der Dinge, wie früher gezeigt, in der engsten Bersbindung steht.

In seiner Lehre von Gott hebt er besonders hervor, daß Gott nicht lügen könne. Er gebraucht diesen Sat um die Zweifel niederzuschlagen, von welchen er ausgieng. Aus ihm folgt, weil alles unter der Herrschaft Gottes sieht, daß wir keinen Täuschungen unterworfen sein können, welche uns unvermeidlich wären, daß wir vielmehr unserer eigenen Schuld es zuzuschreiben haben, wenn wir irren. Daher sind die Erscheinungen, welche uns treffen, Zeugen der Wahrheit und nicht weniger der Sinn, welchen wir von uns selbst haben. Beide kommen uns zu, weil Gott eine solche

<sup>1)</sup> Ib. VI, 7 art. 4 p. 47.

Ratur uns gegeben bat. In biese Soule Gottes will uns Campanella schiden und bagegen bie Schulen ber Menfchen foliegen, welche Gott fic entgegenfegen 1). Run unterscheibet er aber ben innern Sinn, burch welden wir bie Erfenntnig unseres Seins haben, von bem außern, welcher uns die Erscheinungen ber Dinge zuführt. Imer gewährt uns bie Erfenntnig unferes Befens, bes verborgenen Grundes unseres Dafeins, biefer verbuntelt Darauf berubt ber Unternur unfere Selbfterfenntnif. schied, welchen Campanella zwischen ber verborgenen und ber bingugefügten Erfenntnig macht. Wir founen nicht leugnen, daß wir uns felbst nicht kennen, weil wir uns selbft suchen und nicht wissen, was unsere Seele, was mfer Befen ift 2). Bie mit unferen Erfennen, fo ift es Barend unsere Liebe gunachft auf mit unserem Bollen. bie Erhaltung unfer felbst gerichtet ift, werben wir burch Einwirkung ber äußern Dinge von uns und unserem 3wed abgezogen und ber hinzugefügte Wille gieht uns au ben außern Begenftanben 3). Da erhebt fich bie Krage, warum es Gott so gewollt hat, warum die Erkenntniß unfer felbft, welche uns junachft liegt und ber 3med unstres Lebens ift, doch in natürlicher Weise durch die außern Ginwirfungen uns verbunfelt wirb.

Man .muß barauf achten, bag Campanella bie ganze Starte biefer Frage boch nur empfinbet, wenn es um ben

<sup>1)</sup> Ib. I procem. p. 2. b.

<sup>2)</sup> lb. XIV, 1 art. 1. Se ipsam novit (sc. anima) cognitione quadam secreta abditaque, quoniam supervenientibus objectis multis, a quibus patitur et de quibus judicat, sui notionem in et sopiri, occultari et dejici oportet.

<sup>3)</sup> lb. IX, 6 art. 1.

Menschen fich handelt. Im Allgemeinen ift fie schon baburch geloft, bag ben Geschöpfen Gottes ber Mangel natürlich ift, bag fie beswegen ihrer Natur nach empfanglich find für außere Ginbrude, welche ihr Befen verbunfeln muffen. Aber ber Menich foll einer bobern Natur theilhaftig fein, bag er nur bem Grabe nach von ben ubrigen lebenbigen Wefen fich unterscheibe, giebt Campanella nicht zu. Diese haben nur Seele, ber Menfc aber auch Geift ober Bernunft (mens), eine unaussprechliche Auch in biefem Puntte ging Te-Emanation Gottes 1). lefius bem Campanella voran, aber weitläuftig fucht er ibn zu beweisch. Er beruft fich auf die Biffenschaften und Runfte bes Menfchen, welche nicht vom Inftinft aus-Er führt' ben. Gebanten bes Unenblichen an, welcher ber empfindenden Seele ber Thiere nicht beimobs nen tonne. Obgleich Campanella eingeftebt, bag bie Ginbilbungefraft in bas Unendliche fich ausbreite, meint er boch felbft in ihren trugerischen Bilbern eine hinweisung auf bie Bahrheit ber gottlichen Ibeen zu entbeden, welche jeboch nur bem Menschen offenbar wurden, nicht ber finnlichen Seele, und legt und beswegen eine vernünftige Einbildungsfraft bei, welche bie Mutter aller Biffenschaft werde 2). Diese Erfenntniß ber 3been Gottes, welche

<sup>1)</sup> Ib. I, 5 art. 2 p. 47. a. In homine esse alterum genus animae, quod vocamus mentem; nicht aus den empfindenden Elementen, wie die Seelen der Thiere, ist der Geist hervorgegangen, sons dern von Gott per ineffabilem emanationem,

L. l. Quamvis imaginata sint falsa, ipsam tamen imaginationem extendi sine fine verum est. Ib. I, 6 append. p. 57. b;
 V, 1 art. 3. Imaginatio mentalis, non sensualis est inventrix scientiarum per ideationem.

nicht burch ben Sinn gewonnen werben fann, auch bie Religion und bie Freiheit unseres Willens, welche nicht mit ber Freithätigfeit bes Inftinfts verwechselt werben foll, muffen für ben Borgug bes Menfchen fprechen. Der Menfc erhebt fich über bie Erfenntniß bes gegenwärtigen finnlichen Bute; fein Wille lagt fich von ben Leiben bes Rorpers nicht niederbeugen, wie die Beispiele berer geis gen, beren Muth burd Martern nicht gebrochen werben Roch mehr als alles bies foll die Erkenntniß unserer eigenen Unwiffenheit und bavon überzeugen, bag wir einen gottlichern Geift haben, ale bie unvernünftigen Thiere, welche nur von ihren Empfindungen wiffen und baber meinen, bag bie Dinge fo find, wie fie von ihnen empfunden werben 1). hierauf legt Campanella bas größte Gewicht und in ber That seine Uberzeugung über biefen Punft ift bierin gegrundet. Alle Dinge ber Belt find beschränft und bem Leiben unterworfen, aber nur ber Menfc wird feine beschränfte Ratur gewahr, weil fie Wenn baber auch bie unvernünftigen ibm nicht genügt. Thiere eine Empfindung von fich haben, fo ift fie boch immer mit ihren Eindrucken von außen gemischt und burch In bem Menschen bagegen tritt fie rein fie verdunfelt. beraus, indem er fein befdranftes Befen gewahr wird. Daber tritt bei ihm bie Frage ein, warum es Gott fo

<sup>1)</sup> lb. I, 5 art. 2 p. 47. Homini mens divinior inest, quae ista metitur et sapit et tandem sapit se non sapere. Ib. I, 6 append. p. 57; 8 art. 1 p. 60. b. At insuper sola mens videtur divinitus hoc doceri, quod videlicet non omnia, prout sunt, cognoscimus, quod bruta, cum reputent res esse, prout ab ipsis noscuntur, minime docentur. Hoc arcanum nec Plato introspexit.

geordnet hat, daß seine Selbsterkenntniß durch die außern Eindrücke verdunkelt werde. So sucht Campanella den Unterschied zwischen sinnlichem und übersinnlichem Berständniß, welcher bei Telesius nur Boraussetzung war, auch zu rechtsertigen, indem er den Gegensatzwischen dußerm und innerm Sinn geltend macht. Jener herscht bei den Thieren vor und überdeckt ihre Selbsterkenntniß; bieser soll beim Menschen frei heraustreten und zur. Selbsterkenntniß, zur Erkenntniß seines Wesens im Gegensatzgegen die Erkenntniß seines Leidens und seines Thuns in der physischen Wechselmirfung der Dinge führen 1).

Wit ber Selbsterkenntniß des Menschen hangt aber auch seine Religion zusammen. Schon bei den Peripastetikern des 16. Jahrhunderts haben wir die Lehre gesunden, daß der Berstand nur von sich selbst wisse; Eremosninus schloß daraus, daß wir höhere Intelligenzen nur durch unsere Abhängigkeit von ihnen, welche wir in uns selbst sinden, zu erkennen im Stande sind. In ähnlicher Weise spricht sich auch Campanella aus. Unser Berständsniß haben wir nur durch unsern Sinn von uns selbst; aber in ihm liegt auch die Erkenntniß unseres beschränkten, unseres abhängigen Seins. Diesem fügt et nur noch hinzu, daß in dem besondern Sein auch immer Theil gesnommen werde an dem allgemeinen Sein oder an Gott <sup>2</sup>)

<sup>1)</sup> Dieser Gegensat wird hervorgehoben ib. VI, 8 art. 1, auf ihm beruht der Gegensat zwischen cognitio abdita ober innata und cogn. addita ober acquisita, von welchem die ganze solgende Unterssuchung handelt.

Ib. II, 9 art. 2. Omnia ergo propter sui esse conservationem. — Conservatio autem est esse, esse habens a primo ente.

und indem bies auf alle Primalitaten fich erftredt, bag auch die Erkenntniß und die Liebe ber Dinge nicht allein auf ihr besonderes Sein, sondern nicht minder auf bas allgemeine Sein gerichtet ift. Ja man liebt nicht sowohl fein beschränftes Sein, als bas Sein, an welchem man Theil bat, also bas allgemeine Sein Gottes. Alle Dinge lieben baber Gott; fie lieben ihn mehr als bas beschränfte Sein, in welchem fie find, fie lieben ihn mehr als fich felbft. Eben fo tonnen und wiffen fie ihn mehr als fich 1). Besentlich wohnt jedem Dinge bie Liebe und die Erfenntnig seines eigenen Seins und Gottes bei, bie Liebe und die Erkenntnig anderer Dinge ift ihm nur accidentell. Jene Liebe ift ein Rind ber verborgenen Beisheit und wohnt als Inftintt, als ein Antrieb der eingebornen Beisheit und Macht in ben Dingen 2). Des Menschen Borjug vor ben übrigen lebendigen Befen besteht nur barin, daß er jene Liebe mit Bewußtsein pflegen und nicht in ben außern finnlichen Einbruden untergebn laffen foll. Alle Dinge lieben Gott; ber Menich aber foll fich beffen auch bewußt werben; bies ift seine Religion, welche ibn über bie unvernünftigen Thiere erhebt 5). Für bas mahrbaft menschliche Leben fommt es baber bem Campanella auf Selbftbefinnung an.

Den Punit, von welchem biefe Untersuchungen ausgehn, bie Frage nach bem 3wed ber sinnlichen Ginbrude, burch

<sup>1)</sup> lb. II, 5 art. 3.

<sup>2)</sup> Ib. VI, 10 art. 3; art. 4.

<sup>3)</sup> Ib. XVI, 2 art. 1. Omnia appetere semper et ubique esse tanquam summum bonum, ergo deum, — idcirco ipsum plus quam se ipsa amare innato appetitu, hominem vero etiam addito amore et notitia et hoc studium esse religionem.

Gefc. b. Philos. X.

welche wir in ber Ertenninig unfer felbft geftort werben, behandelt nun Campanella als einen febr gebeimen. fommt ibm babei in ber That auf ben entscheibenben Gegenfat feines Gefichtefreises an, auf ben Streit awischen ben geiftlichen und weltlichen Beftrebungen. Die Reli: gion befielt une unfern Gott in une ju fuchen; auf bie Bufunft follen wir bliden und bie gegenwärtige Welt verschmäben; bagegen weisen uns bie weltliche Luft und bie Wiffenschaft an bie Erfenntnig bes gegenwärtigen Lebens und bie finnlichen Ginbrude. Beibe ftreiten mit einanber wie bie eingeborne mit ber eingebrachten Erfenntnig 1). Nun haben wir freilich icon früher bemertt, baß bie natürlichen Rrafte, warend fie ihren eigenen 3med betrieben, noch einem höbern 3wed bienen follen, und baber tonnen wir auch annehmen, bag unfer gegenwärtiges Leben in feinen finnlichen Erscheinungen einem bobern 3mede gugewendet werde; barin leuchtet die Beisbeit bes Schopfers hervor; aber biefer 3med ift auch bas Bebeimniß Gottes; nur Muthmaßungen fonnen wir darüber faffen, welche auf ben Busammenhang ber gangen Welt zu einer harmonischen Ordnung ber Dinge fich grunden, aber in verschiebener Beise fich uns barbieten. Nur bies fieht in ihnen fest, bag wir burch bie eingetragene Erfenntniß auf une felbit und unfer Princip, auf Gott, gurudgeführt werben follen.

Wie bies geschehn könne, sucht Campanella zu zeigen, indem er unser gegenwärtiges Leben untersucht. In ihm

Ib. art. 3. Sapientia et desideria secundum religionem adversantur desideriis et scientiae secundum vitam praesentem, veluti innatum illato.

erkennt fich ber Mensch als ein Wefen, welches nicht in seiner paffenden Region ift, weil er erfährt, daß er in Unwiffenheit über fich lebt 1). Auch bie britte Primalitat, bie Liebe, fommt babei in Betrachtung. Wir tonnen bas Gute nicht wollen, welches wir erkennen. Das Erfennen bes Guten weift uns auf bie bobere Region bin, von welcher wir nicht wiffen wurden, wenn wir ihr nicht angeborten; bag wir es aber nicht ausführen tonnen, beweift, daß wir außer ihr find. Die Scham über natürliche Dinge, über unfern fterblichen Theil ift. Beichen unferes bobern Ursprungs und beweift bie Schuld, welche auf unserm gangen Gefchlechte laftet; benn wir wurben uns nicht icamen, wenn wir feine Schuld hatten; wir burfen unsere Sould nicht auf bie Materie schieben. Nur aus bem Sunbenfall weiß fich Campanella alles bies zu erfla-Daher find wir nicht allein auf die verborgene Erren. fenntniß unfer felbft, fonbern auch auf außere Mittel an-Gott hat uns Sulfen jugegeben um uns von gewiesen. unferm niebern Stanbe wieber abzugiehn, weil wir aus eigenen Rraften uns nicht belfen tonnen 2). Erft burch biese Betrachtungen wird Campanella auf die Nothwenbigfeit bes Staats und ber Rirche geführt. bangt feine hierardische Ansicht ab, welche ben lehren bes erneuerten Ratholicismus febr eng fic anschließt. Mensch unter ber Leitung ber Ratur foll burch bie Erfahrung Biffenschaften und Runfte finden, nach bem Ge-

<sup>1)</sup> Ib. XVI, 1 art. 1. Mens humana extra regionem propriam sese vivere ex eo novit, quoniam se ipsam ignorare se ipsam experitur.

<sup>2)</sup> L. l.

fege ber Natur ben Umftanben gemäß feine positiven Gefete fic ausbilben, welche ibn zwingen feine Sinnlichkeit Daburch wird er aber noch nicht einmal ju beschränken. vor Streit und Betrug gefichert und er bedarf baber noch einer fittlichen Leitung gur Tugend, welche er burch bie Religion empfängt. Sie erinnert ibn an seinen bobern Urfprung, verspricht ibm gottliche Sulfe und gewahrt fie, indem Gott ju ben Menfchen bernieberfteigt, weil bie Menschen nicht fabig find aus eigener Rraft ju ibm emporzufteigen. Gott mußte Menich werben um ben Menschen zu Gott emporzuheben. hieran schließt fich in Vorausverfündigung und Bollziehung ber Erlöfung Die positive Religion und bie Rirche an, ju beren Leitung ber menschgewordene Gott seinen Stellvertreter auf Erden geset bat 1).

Mit seiner Erkenntnistheorie hängt biese Unsicht insosern zusammen, als der Mensch durch seine sinnliche Erfahrung daran erinnert werden soll, daß er Bessers als sich selbst nicht erkennen kann und daß er alles übrige nicht erkennt, wie es ist, sondern nur wie es erscheint. Dadurch sollen wir uns reinigen lernen von den äußern Eindrücken, welche uns zerstreuen. In dem Übel liegt auch das Mittel der heilung. Campanella legt dabei besonderes Gewicht auf den Schmerz und die Schläge des Schickals, welche uns zu uns zurückstren sollen, in wel-

<sup>1)</sup> Ib. art. 2. .

<sup>2)</sup> Ib. art. 1. Cognoscit se non posse cognoscere cognoscibilia meliora et quod non, prout sunt, caetera novit, sed prout apparent. Ib. XVII, 3 art. 1. Eo quod noscit alia, reflectitur ad cognoscendum se cognoscentem esse.

den er eine Lehre Gottes erfennt 1). Dies ift bas Gebeimniß Gottes, daß er durch alles, was uns trifft, immer wieber auf uns felbst, auf unsere innere und ange. borne Erfenntniß uns zurückführt. Dabei wird nicht vergeffen, daß wir bem allgemeinen Zusammenhange ber Belt angeboren und und als Glieber beffelben ertennen Campanella fieht in ber Sympathie ber Belt und in der Temperatur unseres organischen Daseins zwar Störungen unferes Gelbftbewustfeins, aber auch Mittel, burch welche Gott seine geheimen 3wede ben natürlichen Rraften unterschiebt 2). Dabei beutet er an, bag bie uns eingeborne Weisbeit burch bie von außen bingugefügte unb erworbene vermannigfacht werbe und bag wir unfere eigene Tiefe erft erkennen, indem wir auf die Ideen Gottes, welche in uns liegen, burch bie außern Erscheiftungen; aufmertfam gemacht werben 5). Er halt es baber für ein: Bergebn, wenn man gegen bie Ratur ben natürlichen Drieben nicht folge; wenn man aber über bie Ratur binausgebend für ein boberes Gut ihnen entsage, so sieht er darin ein gottliches Werk. Er fann fich nicht verleugnen, bag unfere Biffenschaft burch ben außern Sinn ihren Umfang gewinne; er bemerkt aber auch, bag wir auf unsere eigene erfennende Rraft, also auf unsere eingeborne Erfenntnig jurudgebn muffen um unfere finnliche Erfenntnig frucht-Die Weisheit fann nicht gelehrt ober bar zu machen. übertragen werben; ein feber muß fie in feinem eigenen Sinn, in seiner Selbsterkenntnig finden. Die find Beise,

<sup>1)</sup> lb. VI, 8 art. 4.

<sup>2)</sup> Ib. VI, 9 art. 5.

<sup>3)</sup> Ib. VI, 8 art. 4; IX, 6 art. 1.

welche die Fälle der in ihnen verborgenen Wissenschaft haben, wie sie Gott verleiht, wie er auf sie durch unsere Schickfale uns zurückführt 1). Wir sehen hieraus wohl, daß Campanella die weltliche Wissenschaft nicht aufgeben will, daß er in ihr einen höhern Iwed ahndet; aber ihn nachzuweisen sindet er sich doch außer Stande; denn alle äußern Eindrücke sollen doch nur dazu dienen uns auf das Forschen nach uns selbst zurückzuführen.

Seine Lehre über biefen Punkt leibet an einem boppelten Mangel. Den Sundenfall fest fie voraus; fie nimmt ihn als Thatface an, welche in unserer Freiheit ihren möglichen Grund habe; die Wirklichfeit besfelben weiß fie nicht zu begründen. Eben so wenig aber weiß fie aus ihren natürlichen Grundfagen nachzuweisen, wie wir über bie urfprüngliche Befdranftheit unferes Seins binausfommen tonnen. Die alte Borftellungsweise von ber beschräntten Ratur ber Geschöpfe beberscht auch ben Alle Dinge haben zwar Theil an Gott, Campanella. aber nur einen beschränften Theil; nur etwas Göttliches fommt ihnen zu und alle ihre Rrafte fonnen nur biefen Theil umfaffen. 3hr Streben geht auf bie Erhaltung ihrer felbst; ihr natürlicher 3wed fann nur etwas Gottliches, aber nicht Gott fein 2). Daber fucht unfere natur-

<sup>1)</sup> Ib. VI, 9 art. 5; 6.

<sup>2)</sup> Ib. X. codicill. art. 2. Quomodo deus sit finis naturalis rerum omnium, non intelligimus, nisi ex hoc, quod omnia appetunt bonum. Sed proportionaliter sibi, quod est cujusque esse conservatio. Deus autem excedit omnem appetitum, 'cum sit immensa bonitas; ergo particularia entia non possunt pro fine habere deum, sed quid divinum.

liche Liebe nur die Vollkommenheit unseres beschränkten Wesens, d. h. wir gehen nur darauf aus, den Schein der äußern Eindrücke, welcher unser wahres Wesen uns verbüllt, von uns abzuwersen. Unsere Fortschritte hierin sind nur Verneinungen, nur Beseitigungen der Hindernisse. Campanella sieht sich daher immer wieder darauf zurückgesührt, daß in dem Streite der angesommenen und erwordenen mit den angedornen und verdorgenen Erkenntnissen die erstern ausgeschieden werden sollen und daß der Weg zur Glückseligkeit auf die Ablegung des uns Fremdartigen, auf die Reinigung unserer Seele von den sinnslichen Erscheinungen uns führe.

So weit bringt uns das natürliche Leben. Aber eben weil dies nicht genügt, weist uns Campanella auf das übernatürliche Leben an. Denn nicht allein bei dem beschränkten Sein und Erkennen unserer Natur können wir stehn bleiben. Die Religion, das Bewußtsein unseres Princips, unserer Abhängigkeit von Gott, ist uns angeboren 5). Sie sucht unsere Berbindung mit Gott und begehrt die Anschauung Gottes, den Genuß des höchsten Guts, die Erkenntniß aller Dinge in der einen Idee Gottes 4). Aber hieran reicht weder die erworbene, noch

<sup>1)</sup> Ib. VI, 15 art. 1.

<sup>2)</sup> Ib. XVI, 2 art. 3. Ergo res omnes revertuntur in suum principium, quando expediuntur a cognitione et negotio alienarum rerum. Ib. XVII, 3 art. 1 in ber überschrift wird ber Beg zur Stückseitzteit bezeichnet als nudatio et reversio a notitiis adeptis alienantibus nos a nobis ad notitiam intuitivam nostri ac proinde dei, nostri principii.

<sup>3)</sup> Ib. XVI, 2 art. 4.

<sup>4)</sup> Ib. II, 9 ps. 2 art. 1; IX, 9 art. 5; X codicill. art. 2. Deus

bie angeborne Erfenntniß, sonbern sie tonnen uns nur porbereiten die Seligfeit ju empfangen, welche Gott giebt. Durch bie natürlichen Rrafte fann nur erreicht werben, was natürlich ift; nachbem es erreicht worben, treten aber bie übernatürlichen Gaben hinzu 1). Sie erinnern uns an bas Ende ber Belt. So wie bie Belt ihren Anfana bat, so febrt fie auch wieder in ihr Princip gurud. Dies ift ber natürliche lauf ber Dinge. Campanella befdreibt ibn in Anschluß an bie Weltordnung bes Telefius. Rraft bes himmels und ber Erbe tonne nicht aufboren, bis eine ber entgegengesetten Rrafte gefiegt babe. verspricht bem himmel ben Sieg, so wie auf Erben bie Hierarchie fiegen foll 2). Rur wenig ift er barum befümmert, wie er bies mit ber Selbsterhaltung ber naturlichen Rrafte vereinigen moge. Alles Niebere ift nur bes Sobern wegen; bie natürlichen Dinge find nur bes Deniden wegen; baber icheint es ihm natürlich, bag fie ihren Bergang nehmen, wenn fie ihrem 3wede gebient baben. Er wurde auch ber Meinung sein, bag bie Erbe vergebn mußte, wenn bie Religion ibm nicht offenbart batte, baß bie ewigen Strafen ber Berbammten in ihrem Rern vollzogen werben follten 5). Nur ber Mensch, obgleich nur ben niebern Dingen angehörend, ift nicht allein aum Mittel für bie bobern Dinge bestimmt, sonbern bat feinen ewigen 3med. Er ift unfterblich. Denn obgleich bie

enim est finis — — hominis, quoniam homo potest illo frui, ut ejus immensum desiderium nos admonet, non vanum. Ib. XVII, 3 art. 1.

<sup>1)</sup> Ib. X codicill. art. 2; XVII, 3 art. 1.

<sup>2)</sup> Ib. XI, 3 art. 2.

<sup>3)</sup> L. l. p. 14. a.

lebendigen Wesen zusammengesetzt und auflösbar find, so ift boch bas mabre Wefen bes Menfchen unfterblich. Beweis für feine Unfterblichkeit beruht auf feiner Bernunft (mens), welche über bas Unenbliche fich erftredt, vom Rorperlichen nicht leibet, vielmehr über alle Schmergen und Leiben fich ju erheben weiß, feinem Begenfate unterliegt, alles zu erforschen, alle ewige Ibeen zu umfaffen vermag 1). Auf biefen Geift blidend muffen wir nur erfennen, bag wir in biefer verganglichen Belt nicht in unserm Baterlande find. Alles Entflehn und Bergebn ift nur ein beständiges Erleiben bes Tobes; aus biesem Tobe unseres gegenwärtigen Lebens follen wir zum emigen Leben erwachen. Alle Bolfer erfennen es an, bag bie menschliche Bernunft bier nur in der Region ber Unähnlichfeit fich findet; wir follen aber auch bie Soffnung auf die Erlofung begen und vertrauen, daß die Beiten bes Berberbens enben werben und bie Welt wieberbergeftellt werben foll, indem alles in feinen Ursprung gurudfebrt 2).

Fragen wir, warum es bem Campanella nicht gelingen wollte die zwiespältigen Bestrebungen seiner Lehre zu bewältigen, so werden wir wohl hauptsächlich die Mangelhaftigkeit seiner sittlichen Ansicht zu beschuldigen haben. Er begreift sehr gut, mit welchen unlösbaren Banden wir an die Welt gebunden sind, aber der Zwed unseres weltzlichen Lebens hüllt sich ihm in Geheimniß. Wie sehr auch die Freiheit, wie sehr Staat und Kirche von ihm erhoben werden, seine sittliche Ansicht der Dinge ist roh

<sup>1)</sup> Ib. XIV, 4 art. 4.

<sup>2)</sup> Ib. XVI, 1 art. 1; XVII, 3 art. 1; XVIII epilogus p. 274.

und seine allgemeinen Grunbfate beachten an unserm weltlichen leben nur bas Raturliche. Die Dinge biefer Welt sollen in einem natürlichen Triebe fich erhalten; wir werben in unserm Sein gestört burch außere Einfluffe; fie abwehren, gegen bie Berftreuungen, welche uns verloden und von une felbft abziehn, une behaupten follen wir tonnen, aber nichts weiter. Es ift fein Fortichreiten einer lebenbigen Entwicklung ben Gefcopfen Gottes geftattet, über ihre im Beginn ihres Seins ihnen vorgeschriebenen Schranken können fie burch eigene Rraft nicht bin-Die Grundfate ber Telesianischen Physit, welche aus. bie Reime ber mechanischen Naturerflärung pflegte, tamen in biefer Anficht vom weltlichen Leben gur Anwendung. Dem Campanella schienen sie boch ben Lehren ber tatholifchen Rirche zu entfprechen, weil fie bem weltlichen Leben bas Berbienst ließen bie Grundlage unferes natürkiden Daseins zu erhalten und auch wohl zu vermannigfachen, ihm in diesem beschränkten Kreise feine Freiheit gestatteten, es aber auch bem firchlichen Leben tief unterordneten, weil nur biefes in ben offentundigen 3meden bes weltlichen lebens geheime Beziehungen gu ben bobern 3meden ber Bernunft ju finden wiffe.

Das Zwiespältige in den Lehren des Campanella zeigt sich am deutlichken in seiner Erkenntnistheorie, welche auch zugleich das Wichtigke ist, was er in die Untersuchung gesbracht und für die weitere Entwicklung der Philosophie abgesest hat. Wenn wir seinen Worten folgen wollten, so würsden wir sagen müssen, daß er ein entschiedener Sensualist in der Weise unserer neuern Philosophie sei; denn nur den Sinnen will er folgen; daß er äußern und innern Sinn unter-

scheibet, wird und hierin nicht irre machen können; benn biese Unterscheidung, fo wie die Unterscheidung ber verschiedenen außern Sinne ift auch von ben fratern Sensualiften nicht zurückgewiesen worden. In diefer Richtung feiner Lehre finben wir ein ausführliches Borfpiel aller ber Gebanten, welche bie empirifche und fensualiftifche Soule ber folgenben Zeiten entwidelt bat, bis zu bem außerften Ergebniffe, welches er aussprach, bag alle unsere Wiffenschaften nur Erscheinungen ber Dinge une barftellten und auf Geschichte fich gurudführen ließen. Dagegen flicht aber freilich febr bie metaphyfiche Saltung feiner Lebren ab, welche aus einer andern Quelle ber Erfenntniß fließt. Wir werben fie gemabr, wenn wir bemerken, daß er ben innern Sinn auch ben verborgenen nennt. Die Überzeugung, daß wir im Bewußtsein von uns felbft eine unerschütterliche Gewißheit unseres Seins gewinnen, einen Grundsat, ber uns in das Wesen ber Dinge einführt, wird bagu benutt bie 3weifel an ben allgemeinen Grundfagen ber Wiffenschaft abzuschütteln und und bie Ausficht zu eröffnen, bag wir nach Analogie mit unferm eigenen Sein auch bie übrigen Dinge ber Welt beurtheilen und felbft gur Erfenntniß Gottes vordringen fonnen. hier liegen die Reime bes spätern Rationalismus, schon sehr beutlich in ber Gigenthumlichfeit gefarbt, in welcher er bei Cartefius und Leibnig fich ausgebildet bat. Doch find biefe beiben Seiten ber Erkenntnistheorie, bie sensualistische und bie rationaliftifche, bem Campanella noch nicht recht auseinanber getreten. Die subjective Saltung ber gangen Lebre, welche nur in bem Gebanten bes 3ch, in ber Erfahrung und Empfindung feiner felbft einen fichern Standpunkt für das Erkennen zu gewinnen weiß, muß bazu bienen beibe Seiten in Berbindung mit einander zu halten. Ge-wiß eine lodere Berbindung, und doch die nächste Hin-weisung auf den Gang, welchen die neuere Philosophie in ihrer weitern Entwicklung einschlagen sollte.

Man wird die Philosophie bes Campanella in ihrem lodern und nicht ohne Runftelei gewonnenen Bufammenbange als einen Abschluß ber Italienischen Philosophie betrachten tonnen. Wie er felbft aus feinem Baterlanbe auswandern mußte, fo fiedelte mit ibm die Philosophie nach jenseits ber Berge über. In feiner Lehre fann man nun auch bas Beftreben nicht verfennen bie Ergebniffe aller ber Untersuchungen, welche bie neuere Philosophie bewegt batten, zu einer Summe zusammenzuziehn. fteben neben einander, fie mäßigen fich gegenseitig, aber zu einer vollständigen Durchbringung wollen fie nicht ge-Die Zweifel, welche fich geregt hatten, werben von ihm febr ftart vertreten; um fich gegen fie ju fichern fieht er fich auf bie Gewißheit unferes eigenen Denkens verwiesen; was von vielen Seiten ber fich geltenb gemacht hatte, bag ber Berftand bei fich felbft beginnt und junachft fich felbft erfennt, fpricht er ale ben Grundfas aller Wiffenschaft aus. Mit feinen Zweifeln verbindet fich bas myftische Element in ben Gebanken biefer Reit. Weil wir aus uns nicht heraus fonnen, follen wir in und und vertiefen und in und ben gottlichen Grund fin-Selbst die pantheistischen Reigungen klingen in Campanella's Lebro nach; in ihrer tiefften Wahrheit find alle Dinge boch nur Offenbarungen bes göttlichen Grunbes. Alles, was biefe Reigungen geforbert hatten, wird

ihnen in ber That jugeftanden, nur die entgegengesette Seite ber weltlichen Betrachtung läßt fich von ihnen nicht verbrängen. Das Streben nach Erfenntniß ber Natur regt fich in voller Rraft; es bringt barauf, bag wir bie finnliden Erfdeinungen ber Dinge verfolgen follen, wie febr fie uns auch abziehen mogen von uns felbft; in Sympathie, in Berwandtschaft mit den übrigen Dingen ber Belt läßt es unsere Seele uns benten, welche wir als ein materielles Wefen betrachten follen; auch bem Naturtriebe, welcher auf Selbsterhaltung ausgeht, follen wir fein Recht wiederfahren laffen und in biefer Gemeinschaft mit ber Natur fieht Campanella bie Aufforberung aus einem Spfteme ber naturlichen Rrafte bie Erfcheinungen ber Welt zu erflären. Auch was von ber Philologie in bie Untersuchungen ber Philosophen gebracht worden war, ift von feiner Lehre vertreten. Wir feben es nicht allein an feiner gelehrten Renntniß ber Syfteme ber alten Philosophie, an seiner Bestreitung ber einseitigen Borliebe für ben Aristoteles, sondern auch an feinem Romi-. nalismus, an feiner Beachtung bes natürlichen Menfchenverftanbes und bes Einfluffes ber Sprache auf unfer Alle biefe Elemente feiner Bilbung werben aber zusammengehalten burch ben Sinn bes erneuerten Ratho= licismus, welcher bie weltlichen Beftrebungen in ihrem Berthe erhalten will mit bem Borbehalte, bag fie gegen bie bobern 3mede ber Kirche nicht ungeborfam fich zeigen. Campanella fucht fie alle an die Intereffen ber Sierarchie beranzuziehn; bie weltliche herrschaft foll ber Rirche bienen, die weltliche Wiffenschaft ber Religion. Aber es ift boch nur eine geheime Berbindung, in welche er bas

Weltliche mit dem Geistlichen zu bringen weiß; es sind geheime Zwecke, welche Gott in den Erscheinungen der Natur betreibt und ein Übernatürliches muß uns zugegeben werden, wenn die weltliche Entwicklung der Dinge für uns irgend eine Frucht haben soll. So begleitet den Campanella denn doch durch alle seine wissenschaftlichen Bestrebungen ein steptischer Sinn, welcher ihm nicht verstattet die Enthüllung des Geheimnisses uns zu versprechen. Seinen Grund haben wir in den verwickelten Bestrebungen seiner Zeit zu suchen, welche er zu umfassen strebte, welche aber doch bei ihm zu einem rechten Einklang unter einander nicht gekommen sind.

## Siebentes Kapitel.

Deutsche Philosophen und Theosophen.

In Deutschland hatte die theologische Bewegung ben Kern des Bolkes ergriffen. Die Gelehrten mie das niebere Bolk waren von ihr erfüllt. Auch die Philosophie konnte dieser Richtung sich nicht entziehn. Die Theologie beherschte die Wissenschaft und das Leben. Doch wäre nicht daran zu denken gewesen, daß die einstweiligen Festskellungen, welche das religiöse Dogma gefunden hatte, die Aussicht auf weitere Entwicklungen hätte abschneiden können. In den Schulen der Gelehrten wie in den theosophischen Gedanken des niedern Volkes zeigten sich vielsmehr Bewegungen gegen die orthodoxe Theologie, welche

bie Forschung rege hielten und die Reime späterer Lehrweisen in sich ahnden ließen.

Wir haben gesehn, wie Melancthon die Aristoteliiche Philosophie gemäßigt und ber protestantischen Theologie anbequemt hatte. Seine Lehrweise war die gewöhnliche Rorm ber protestantischen Schulen geworben. ben Gelehrten machte fich aber auch ausländischer Ginfluß geltend. Die Reformen bes Ramus in ber Dialeftit fanben Eingang; sie schienen ber Denkweise nicht fern zu fteben, welche auch Melanchthon in ber Richtung ber philologischen Bestrebungen begünftigt batte. Wer aber im Berlauf bes 16 und bis in bie Mitte bes 17. Jahrhunberts tiefer in die Aristotelische Philosophie eindringen wollte, ber pflegte fic boch von ben Italienern Sulfe zu Die Schriften bes Cafalpinus, bes Zabarella, bes Piccolomini wurden in Deutschland viel gelesen. ibrer Richtung suchte man bie reine Lebre bes Aristoteles ju erforschen und ben Scholafticismus ju beseitigen; bie Logif fand babei weniger Beachtung als die Physif und Metaphyfif. Besonders Arzte, wie Jacob Schegfius, Nicolaus Taurellus, Philipp Schrebins waren in dieser Richtung, doch wollte man auch nicht fflavisch bem Aris ftoteles und feinen Auslegern fich ergeben. Siervon bielt schon die Theologie gurud, welche die Bewegungen ber Philosophie mit Angftlichkeit bewachte. Durch alle biese Berhältniffe wurde zwar in ben gelehrten Schulen Deutschlands die philosophische Untersuchung rege erhalten, aber boch unter febr beschränkenben Bebingungen; wer feine eigene Bahn geben wollte, hatte mit vielen Borurtheilen zu fampfen.

## 1. Nicolaus Taurellus.

Einen, wenn auch nur flüchtigen Blid muffen wir auf einen Mann werfen, in beffen Lehren und in beffen Stellung ju Beitgenoffen und Folgezeit bie bewegenben Berhaltniffe ber beutschen Schulphilosophie sehr beutlich fich zu erkennen geben. Ricolaus Taurellus wurde zu Mömpelgard 1547 geboren. Roch bei fehr jungen Jahren machte er seine philosophischen Studien zu Tübingen unter ber Leitung Schegt's, eines eifrigen Ariftotelifers. Er widmete fich hierauf ber Theologie, feine freie Dentart gestattete ibm aber nicht bei biesem Rache zu bleiben; er ergriff nun bas Stubium ber Medicin. Philosophie und Medicin lehrte er erft zu Bafel, nachher zu Altorf. Einzelne feiner Lehren und besonders feine Unficht über bas Berhältniß ber Philosophie zur Theologie gaben ben Theologen feiner Beit Anftog, auch geftand er bem Unfebn bes Ariftoteles nach ber Meinung ber Philosophen nicht genug zu; baber hatte er bis zu seinem Tobe 1606 mit vielen Anfeindungen ju thun. Seine Schriften find zum größten Theil polemisch. Die Lehren bes Aristoteles tabelte er in vielen Punften, nicht allein in folden, welche mit bem theologischen Spftem nicht ftimmten. Seine Rritit bes Aristoteles geht nicht tief in bem Busammenhang bes Spftems ein; Die einzelnen Gage begleitet er mit feinen Zweifeln; wo er etwas nicht ftreng bewiesen finbet, verwirft er. Noch weniger ftimmt er mit ben Auslegern bes Ariftoteles überein. Seine Sauptgegner find Cafalpinus und Piccolomini besonders der erftere. Philosophie bes Casalpinus war in Deutschland besonders burch bie Schule bes Scherbius, welcher mit bem Taurellus augleich au Altorf lehrte, verbreitet worben. fer Lebre, welche bem Taurellus verberblich ichien, feste er feine größte philosophische Schrift entgegen. In feine Polemit gegen bie Italienischen Ariftotellfer mischt fic ein nationaler Gegenfag ein. Wenn er nun auch weber mit ben fcolafifchen, noch mit ben neuern Auslegern bes Ariftoteles übereinstimmen fann und an ben Lebren bes Ariftoteles felbft viel ju tabeln findet, fo halt er boch bie hanptvantte feines Suftems und befonbers feine Methobe werth : feine Rubnheit gebt nicht weiter als zu bebaupten, daß Ariftoteles seiner Metbode nicht überall getreu geblieben fei und vieles ohne hinlanglichen Grund behauptet habe. Im Allgemeinen gehn bie philosophischen Gebanten bes Taurellus biefelbe Bahn, welche Melanchthon eingeschlagen batte, mur mit größerer Entichiebenbeit. Er beabsichtigt eine Reform ber peripatetischen Lehre und ift lebhaft bavon überzeugt, bag biefelbe einer Umgeftaltung in allen ihren Theilen bebarf 1).

Mit den neuern Peripatetikern ftimmt er darin überein, daß auf die Logik kein großes Gewicht zu legem sei. Er betrachtet sie nicht als einem Theil, sondern neu als ein Werkzeug der Philosophie, sa nicht allein der Philosophie, sandern auch aller übrigen Wissenschaften. Er tadelt daher die Theologen sehr eifrig, welche ihre Wissenschaft nicht an die allgemeine Form wissenschaftlicher Be-

<sup>1)</sup> Bon seinen Schristen habe ich eingesehn: Philosophine triumphus. Basil. 1573; de rerum neternitate. Marpurg. 1594; Alpes caesae. Francos. 1597; de mundo. Amberg. 1603; Synopsis Aristotelis metaphysices in Feuerlin Taurellus desensus. Norimb. 1734.

Befch. b. Philos. X.

weise binden wollten 1). Die Ethif achtet er zwar boch; aber mit ihr hat er weiter nicht fich einlaffen wollen; er außert nur, bag er febr muniche, jemand anders möchte ibr benfelben Dienft erweisen, welchen er gur Gauberung ber Metaphyfif zu leiften gesucht habe 2). Go laufen benn boch seine Bemühungen auf dieselben Theile der Philofophie binaus, welchen die Ariftotelifer Diefer Beit überhaupt ihren Fleiß zuwandten, auf die Physik und die Metaphyfif. Unter ber lettern verfteht er hauptfächlich die philosophische Theologie; beide will er ftreng von einander gesondert miffen. Er wirft es daber bem Ariftoteles vor, daß er ihre Grenzen nicht genug bewahrt babe, indem er bas Übernatürliche wie ein Natürliches behandelte 5). Wir seben hieran, daß Taurellus auf eine genaue Grengscheidung ber verschiedenen Wiffenschaften ausging. Go verfuhr er auch in ber Phpfit. Aftronomie und Physik im engern Sinne wollte er von einander geschieden wiffen; jene habe es mit bem unverganglichen, biefe mit bem verganglichen Körper zu thun und noch ein britter Theil muffe ben beiben anbern zugefest werben, bie Lehre vom belebten Rörper, weil biefer etwas Unforperliches in fich schließe. Diefe Gintheilung ber physischen .Biffenschaften bezieht fich auf die Berschiedenbeit ibrer Begenstände und auf biese sucht Taurellus auch ben Untericied zwifchen Phyfit und Metaphyfit zurudzuführen.

<sup>. 1)</sup> De rer. aetern. praef. p. 4. Praecepta profecto logica et demonstrationum exstruendarum ratio ubivis est eadem. Sed principiorum magna est discrepantia. Synops. Ar. met. 2.

<sup>2)</sup> Synops. 144.

<sup>3)</sup> De mundo praef.

Bon den Lehren des Aristoteles bestreitet er vor allen Dingen die Lehre von der Schigkeit der Welt und daher hat es auch die Physis doch immer nur mit entstandenen Dingen zu thun, die Theologie dagegen mit dem Ewigen 1).

Wenn nun Taurellus bas Berhältnig ber philosophischen Theologie zur offenbarten in das Auge faßt, so scheint er geneigt zu ihrer Unterscheidung ein formales Rennzeichen gelten zu laffen, wie ein folches ja offenbar in bem Gegensate liegt, ber ein gemeinsames Object, aber eine verschiedene Erfenntnigquelle voraussett. Die Philosophie hat es nicht mit dem Glauben, sondern mit bem Wiffen zu thun; fie beruft fich auf feine Autorität, sondern nur auf Grunde ber Bernunft, fie weiß nichts weiter, als was icon bie erften Menichen vor ihrem Kall wußten ober wiffen konnten, b. b. die reinen Bernunftwahrheiten, welche feiner andern Offenbarung beburften als bes natürlichen Lichtes. Bon allem biefem findet bas Gegentheil bei ber offenbarten Theologie ftatt 2). Diesem formellen Unterschiede bleibt Taurellus auch getreu, wenn er alle, welche der philosophischen Erfenntniß Gottes nicht machtig find, auch für bie philosophischen Wahrheiten auf die Offenbarung anweist 5). Aber weil boch bie Philosophen gewiffe Bahrheiten von Gott auch burch bie bloge Bernunft au erfennen im Stande find und

<sup>1)</sup> L. l.

<sup>2)</sup> Phil. triumph. I p. 1 sq.; p. 88; de rer. actern. praef. p. 2; 5 sq.

<sup>3)</sup> Phil. triumph. III praef. p. 216; de rer. aetern. praef. p. 19.

Taurestus nicht zugeben kann, daß für die Philosophen die offenharte Theologie etwas Überstüssiges sein sollte, sucht er für heide Wiffenschaften auch noch einen materiellen Unterschied zu ermitteln. Hierauf beziehn sich die Untersuchungen, welche in seiner Lehre am meisten unsere Ausmerksamkeit perdiepen.

Sie bangen genau mit bem ausammen, mas er über Bermagen und Unvermagen unferer Bernunft gur Erfenntniß festgulepen für nothig balt, Wir haben gefebn, bağ Melandthon jugegeben hatte, unfer Bermogen ju erkennen und bas Rechte ju wollen mare gmar burch bie Erbfunde gefdmadt morben, aber boch maren noch gewiffe angeborne Begriffe uns jurudgeblieben, welche philosophische und auch für die Theologie ersprießliche Wahrbeiten aus bloger Natur erkennen ließen. Seine Rade. giebigfeit in biefer Beziehung ichien ber fpatern protestantischen Dogmatif ju meit ju geben und wenn auch Matius Illyricus mit feiner Behauptung gegen ben Spuergismus Melandthon's, daß bie Erbfunde bie Subfang bes Menichen geworben, fein Gebor fant, fo blieb bach bie Dogmatik ber Lutherischen Kirche mistrauisch gegen jebe Form ber Lehre, welche big natürlichen Krafte bes Menfoen ju erweitern fchien. Mit biefer Richtung ben Dogmatif konnte Taurellus fich nicht einverstanden erklären. Sein Begriff ber Philosophie ftellt fich ihr entgegen. Er forbert für fie eine Erfenntnig ber menschlichen und göttlichen Dinge aus angebornen Begriffen, welche gwar burd die finnliche Erfahrung, burd Einbildungefraft und Induction genahrt werben muffe, aber auch burch biefe Mittel im Wege ber Bernunftichluffe und in naturlicher

Beife fich entwidle 1). Ja er meint, bie Philosophie mußte ben Grund ber Theologie abgeben, well fie uns eine Erfettninis von Gott und von und gemabre, obne welche wir bie Bulfe ber Theologie gar hicht begehren Die Beffpiele ber Beibnifchen Philosophen maden ihm biefett Begriff ber Philosophie einlenchtenb; bod nicht allein auf fie verlägt er fich f auch ber Begriff ber geiftigen Subfanz trug tom jum Betbeife bienen. Das Befen bes Gefftes Anbet er in bet Energie bes Erfennens; fo lange bie Gubftang bes Beiftes bleibt, fann ihr biefe Energie nicht genommen werben. hinderniffe bes Erfennens tonnen eintreten; aber bas Erfennen bes Bahren, bas Bollen bes Gutten iff bem Beifte mefentlich; bag wir bugegen bas Boe mablen, bag wir bas Wabre nicht zu erforfchen wiffen, fann nur als etwas Bufalliges far uns angefebn werben. wir auch nicht immer wirflich erfennen, fo bfeibt bod unfer Bermogen ju erfennen immer babfelbe 5). bas Bermogen gebort zur Gubftang und fann ohne Aufbebung bet Subftang weber vermebet noch verminbert Die Subftang aber ift bas Unvergängliche in ber Schöpfung und mit ber Subftang bes Griftes ift ibre bentenbe Thatigteit ungertrenntich verbunden; benn bas Gefennen ift fein Leiben, fein Act ber Empfangliche feit, funbern bem Geifte eigen 1). Die finnlichen Ginbrude geben nur bie Beiden ab, burd welche unfer Geift

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Phil. triumph. p. 4; 5; 68 sq.

<sup>2)</sup> lb. III praef. p. 218.

<sup>3)</sup> De mundo 3 p. 10; phil. triumph. p. 12 sq.; p. 42 sq.

<sup>4)</sup> Phil. triumph. III praef, p. 217.

zur Erkenntniß angeregt wird 1). Daher kann die Erbfünde nur Hindernisse für das Erkennen herbeisühren,
aber unser Bermägen zu erkennen nicht vermindern. Taurellus glaubt ihren Einfluß darauf beschränken zu müssen,
daß sie uns die Unschuld geraubt, uns aus unserer innigen Berbindung mit Gott gesetzt, dadurch die Hossnung
und den Grund des glückseligen Lebens entzogen habe.
Auch die Herrschaft über den Körper sei dadurch der vernünstigen Seele verloren gegangen und das Unvermögen
des Menschen eingetreten die Natur zu zähmen 2). Aber
alles dies tresse nicht die Substanz des Geistes, welche
unveränderlich dieselbe bleibe, sondern nur Verhältnisse
und Accidenzen derselben.

Nachbem nun Taurellus die übertriebenen Borftelluns gen von ben Wirfungen ber Erbfunde gurudigewiesen bat, sucht er Philosophie und Theologie ihrem Inhalt nach gegen einander abzugrenzen. Es geschieht dies von ihm in einer abnlichen Weise, wie es von Melanchthon gefchehen mar. Er fcilbert uns ben philosophischen Standpunkt nach dem Bilbe der alten, Philosophen, welche von ber Offenbarung nicht erleuchtet maren und bennoch bie Macht und die Eigenschaften Gottes, ja felbft feine Dreieinigfeit erfennen tonnten. Dag Gott Schöpfer ber Welt, baß er gutig, aber auch gerecht fei, fonnen wir aus blo-Alles, was ewig und nothwen-Ber Bernunft erfennen. big ift, tann als nothwendige Wahrheit burch Schluffe ber Bernunft von und erhartet werben; aber ber Theologie bleibt es vorbehalten ben nicht nothwendigen Bil-

<sup>1)</sup> Ib. p. 68.

<sup>2)</sup> Ib. p. 21 sq.; de rer. aetern. praef. p. 6 sq.

len Gottes uns zu verfünden, seinen Rathschluß zur Erslösung der Menschen; von ihm wissen wir nur durch Ofsendarung <sup>1</sup>). Wir bedürfen aber einer Erkenntniß des göttlichen Willens über die Erlösung der Menschen zur Beledung unserer Hoffnung. Denn nach dem Sündensfall dürsen wir nicht hoffen der Gerechtigkeit Gottes zu genügen und da uns die Philosophie über die Gerechtigkeit Gottes belehrt, so würden wir ohne Offenbarung der Hoffnung auf die Seligkeit beraubt sein, vielmehr Bestrafung für unsere Missethaten erwarten müssen. Daber schließt Taurellus seine Untersuchungen über das Verhältniß der Philosophie zur Theologie mit dem Sape ab, daß die Berzweislung das Ende der Philosophie und der Ansang der Gnade sei<sup>2</sup>).

Daß diese Ansicht von dem Berhältnisse der Theologie zur Philosophie eine metaphysische Grundlage hat, läßt sich nicht verkennen. Sie verräth sich in dem Gewichte, welches bei der Unterscheidung beider Wissenschaften auf den Gegensaß zwischen Freiheit und Nothwendigseit und bei der Untersuchung über die. Erbsünde auf den Gegensaß zwischen Subskanz und Accidens gelegt wird. Werfen wir daher einen, wenn auch nur flüchtigen Blick auf die Retaphysis des Taurellus. In ihr begegnet uns zuerst



<sup>1)</sup> De rer. aetern. p. 6 sq.; phil. triumph. p. 88. Theologiam divinae voluntatis revelatione — — definimus et philosophiam dei cognitione, ut sola theologica vere dicantur, non quae potentiam dei, justitiam, bonitatem, scientiam et reliquas ejus virtutes demonstrant, sed quae nobis alias omnibus abstrusam voluntatem patefaciunt.

<sup>2)</sup> Ib. p. 372. Desperatio finis est philosophiae principiumque salutis. De rer. aetern. praef. p. 7.

eine Reibe von Abweichungen von ber gewöhnlichen Lebrweise ber Aviftstelifer, wie fie in Italien berichenb geworben war. Zaurellus fest fich ber Behauptung entgegen, bag bie Belt befebt fei; bie Beweife, welche bafar aus ben Schriften bes Ariftoteles gezogen werben, find ibm von feinem Gewichte, andere Sage bes Ariftoteles sprechen vielmehr bagegen 1). Eben so wenig will er von einer folden Einheit ber Welt atwas wiffen, welche fie als eine Subfanz betrachten ließe; fie ift vielmehr nur eins, fofern fie aus mehreren Theilen gufammengefest ein games Wert bilbet D. In biefem Streite gegen bie Italiener gebt Taurellud fo weit, bag er nicht allein bie Pflamenfeele lengnet, weit in ben Pflamen nichts fei. was bie Rrafte ber Ratur überfleige, fonbern auch feinem Theile ber Belt als foldem Geele und Betebung auschreiben will 5). Wir seben bieran, bag er bie Welt auf die Ratur und die Natur auf das Körperliche zuruckführen will. Das Geiftige bagegen mochte er ber Belt entziehen und ihm eine übernatürliche Bebeutung beilegen. Es läßt fich hierin wohl nicht bie Reigung vertennen bie Welt in bem Lichte ber gemeinen Borftellungsweise fich au benten, welche bie protestantische Theologie nährte. Die Reigung an Die Lebren feiner Rixde fich anguidließen bemerkt man beutlich in ben Sagen, welche er ber peris patetischen Lehre entgegenftellt. Die lehre von ber Emigfeit ber Welt und ber Materie verwirft er; von ber Annahme eines Schöpfers bangt ihm bie überzeugung ab,

<sup>1)</sup> De mundo I, 4; 5; 8.

<sup>2)</sup> Ib. I, 9,

<sup>3)</sup> Ib. I, 4 p. 12; 8 p. 53.

bag ein Gott fei 1). Gine wirfende Urface fann ohne Materie nichts bervorbringen; bies ift ein Sas, welcher für alle natürliche und beschränkte Ursachen maegeben werben muß, aber micht für Gott; benn bas Unvermogen ohne Materie etwas hervorzubringen, würde eine Unvolltommenheit fein, welche Gott nicht beigelegt werben barf 2). Gott bat nur eine Belt gefchaffen; aber boch ift nicht nothwendig nur eine Belt, weil alles von dem Billen Gottes abhängt 5). In biefer Welt ift alles bes Meniden wegen 4). Da ftellt fich nun ber Gegenfag zwischen bem Bwecke ben Welt, welcher ein freies Mefen bat, und gwifdest ber Rutur, welche nur bie Dittel fur biefen 3weck barbietet, auf bas entichiebenfte beraus. Diefen Gegenfat verfolgt nun Tourellus in feinem philosophiiden Nachbenten weiter und bierburch wird er auch zu Bebauptungen geführt, welche mit ber Riechenlebre nicht im beften Einklang zu ftebn fcheinen. Denn in jenem Begenfage tag auch bas Beftreben verborgen, welches: Taurellus mit ber Raturfouschung feiner Beit theilte, ber Natur wenn auch nicht ihre Unabhännigkeit, bach ihr unverbrüchliches Beset zu bewahren und baburch bie Raturlebre por allen Stornagen ju fichem. Die Welt, lebrt Taurellud, ift fo vollkommen non Gott gemacht, bag fie feiner weitenn Bervolltemmaung bedarf 5). Er verftebt nemlich unter ber Walt die Ratur, die forperlichen

<sup>1)</sup> Synops. Arist. met. 104. Posita rerum aeternitate tollitur deus.

<sup>2)</sup> Ib. 36; 66.

<sup>3)</sup> lb. 85; de mundo III ps. III p. 197.

<sup>4)</sup> Synops. Ar. met. praef. p. 4; de mundo I, 13 p. 93.

<sup>5)</sup> De mundo I, 3 p. 11.

Dinge; von bem Menfchen bagegen, beffen freier Bille ben mannigfaltigften Entwicklungen unterworfen ift, gefteht Taurellus ein, daß er einer weitern Leitung und Bervollfommnung burch Gottes Borfebung bebarf. In Berfolgung biefes Gegenfages verwirft Taurellus nicht allein die Lehre von ber beständigen Schöpfung, fondern beschränft auch die Borsehung Gottes auf die freien Befen, indem er behauptet, daß Gott bie natürlichen Dinge nach ber Schöpfung ihren eigenen Rraften überlaffen babe. Mit ber beständigen Corge für bie Ratur wollte Gott nichts zu thun haben; wenn er immer unmittelbar wirfsam fein wollte, wozu batte er wohl ber naturlichen Dittel bedurft? Diese außere Birffamfeit Gottes bat nichts gemein mit feiner Bollfommenheit und Gludfeligfeit, welche von Ewigfeit war 1). Anders ift es mit ben Dingen, welche nicht burch bie Nothwendigfeit bes Naturgefepes ein für allemal feftgeftellt find. Die Freiheit bes Billens fteht unter ber Borfehung und beftanbigen Leitung Gottes; für fie muß ber Rathichluß Gottes eintreten. Die Welt ift zwar vollftanbig geschaffen; bie Substanzen in ihr konnen weber ber Bahl noch bem Bermögen nach verminbert ober vermehrt werben, aber ber Menfc, bas befte, aber auch fdwadfte Befen in ber Belt, bebarf einer beftanbigen Sulfe. Bei ibm treten bie veranderlichen Accidengen feines Willensein und find entscheibend für fein Beil. Durch fie ber Sunde anheimgefallen ift er zwar nicht feiner Subftang, feines

<sup>1)</sup> Alpes caesae praef. p. 30. Earum itaque rerum curam deo non adscribimus, quas ipse naturae commisit, iis scilicet munitae viribus, ut ejus mandata probe posset exsequi. Synops. Ar. met. 133; 135; 142.

vernünstigen Seistes, verlustig gegangen, aber boch seinen Bestimmung entfremdet worden und doch haben wir den Zweck der ganzen Welt in ihm zu erdlicken und ist die Entwicklung seines Geistes zu seinem heil als das anniehn, was Gott mit allen natürlichen Krästen beabsichtigt hat. Da muß nun die Offenbarung eintreten und durch die Erlösung des Menschengeschlechts dafür gesorgt werden, daß der Wille Gottes seine Ersüllung sindet. Dies aber auseinanderzusesen ist nicht das Geschäft der Philosophie, sondern der Theologie 1).

In ber Metaphyfif bes Taurellus theilen fich bie Beftrebungen ber Theologie und ber Naturwiffenschaften. In zwei Theilen ber Belt, welche abgefondert neben einander berlaufen, finden beibe ihre Bertretung. Die Ratur gebt ibre Babn, wie fie nun einmal geschaffen ift, in ihren nothwendigen Gefegen babin und geftattet feine Gingriffe in fie, nicht einmal ber Borfebung Gottes; neben ihr hat die Freiheit bes Geiftes ihren Lauf und muß, weil fie willfürlichen Ausschweifungen ausgesett ift, um ihren 3med nicht ju verfehlen, beständig von ber Borfebung geleitet werben. Go finbet auch in ber protestantischen Rirche etwas Abnliches ftatt, was wir icon fruber in ber fatholischen Rirche beobachtet haben; bas Bestreben Beltliches und Geiftliches zu icheiben, bamit fie nicht in Streit mit einander gerathen, findet in Taurellus feine philosophifche Bertretung; Theologie und Phyfit suchen fich mit einander abzufinden. Auch auf dieser Seite wird jett noch der Theologie der Borrang bewahrt, nur soll

<sup>1)</sup> De rer. aetern. praef. p. 8; Synops. Ar. met. 142.

bas theologische Gebiet nicht willtarlich in bie nothwenbigen Gesetz ber Ratur eingreifen baufen, was bie tatholifice Seite sich vorbehalten hatte.

Die Anficht bes Taurellus, bag bie Theologie auf Philosophie bernhe, wie febr fie auch von ber Theologie feiner Beit bestritten wurde, bat boch mater unter andern Formen sehr allgemein sich verbreitet. Aber Taurellus ift babei noch weit babon entfernt bie fputere Meinung zu theilen, daß die Theologie nichts anderes als eine verfappte Philosophie fei, vielmehr erblickt er in ihr eine Erganzung unferer Unfühigfeit in ben Willen Gottes, in ben Plan feiner Seilsordmung einzudringen und fann auch in biefer Beziehung, ale ber Borlaufer späteret. Bobren angesehn werben. Dentioch werben wit die Theologen, welche in feiner Lebte Gefar fürchteten, wohl nicht tabeln burfen. Denn bet Duabismus, welchen et im ber Wissenschaft behauptet, boruhe auf ber Annahme eines Dualismus in ber Welt, in bem Plane Gottes und febreitet fogar bis zu einer Befchvantung ber Borfebning Gottes fort. Sierin zeigen fich bie Beftrebungen bei Maturlehre, welche fich zu bilben im Begriff mar. Das Ubernatürliche glaubte man von ber Ratur abfanberm zu mufe fen, bamit bie Ratur nach ihren unwandelbaten Gefegen ale ein Gegenstand rein weltlicher Biffenftbaft begriffen werben tonne. Eine Foige hiervon war, bag bie Wiffen's schaft bes Übernatürlichen nur bas Willfürliche gu ihrem Gegenstande gurudbehielt, welches ale einen ewigen Befete nicht unterworfen auch nach ben ewigen Befeten unferer Bernunft nicht begriffen werben fonne. In biefer Auffaffung bes sittlichen und religiösen Lebens ftimmte

Taurellus mit dem großen Saufen der protestantischen Theologen seiner Zeit überein, welcher in Berfolg der nomivalistischen Lehrweise alle Werte Gottas in der Schöpfung und Erlösung für etwas Gott Außerliches, Unvesentliches und nur nach Willfür von ihm Beschlossensaus. In dieser Betrachtungsweise kam man zu dem außerweltlichen Gott, welchen Taurellus verehrte; in ihr dildete sich eine Theologie aus, welche den Glauben nur zur Grundlage ihrer Neweise nahm und ihre Dogmatiss sir gleichbedeutend mit dem Glauben hielt. Von dem alten Gedauten des Christenthums, daß der Glaube zum Bissen sähren sollte, war man durch Trennung der Theologie von der Philosophis weit abgesommen.

## 2. Balentin Beigel.

Reben ben miffenschaftlichen Untersuchungen ber theologischen Soule erhielt fic aber in Deutschland eine freiere Dentweise über theologische und philosophische Dinge. Sie ichlog fic an bie Theosophie an. Fortsetzung der theosophischen Bestrebungen muß man zwei Abzweigungen unterfcheiben, welche freilich nicht ohne Berschränfung unter einander blieben. Die eine entwidelte sich in der volksthümlichen Richtung des Varacellus und erhielt fich unter ben Protestanten in Deutschland, wo fie in beutscher Sprache ihre Litteratur ausbilbete; bas theologische Element war in ihr unftreitig überwiegenb. Die andere breitete fich aber bie Grenzen Dentschlands aus, arbeitete fich in bie Befehrsamfeit ber Beit hinein und fand in Lateinischer Sprache ihren Ausbrud; auch fie hatte großentheils ben Paracelsus zu ihrem Führer; so

wie dieser aber im Auslande nur als Naturforscher galt, so war auch dieser gelehrte Zweig der Theosophie vorherschend mit Naturwissenschaft und Medicin beschäftigt. Dem Paracelsus näher verwandt entwickelte sich jene erste Abzweigung der Theosophie früher als die andere. Diese Dentweise hatte sich aus volksthümlichen Antrieben erhoben und gewann nun allmälig auf die Gelehrten ihren Einsluß; sie verlor dadurch an der lebendigen Kraft ihrer ersten Jugend, schwang sich aber zu einer allgemeinern wissenschaftlichen Geltung empor.

In ber zweiten Salfte bes 16. Jahrhunderte lebte zu Tschopau in Sachsen als Pfarrer Balentin Weigel ein febr friedfertiges Leben, in ftiller Dunkelheit mit feinen Bedanken beschäftigt. Er war 1533 zu hanna bei Dresben geboren, hatte zu Leipzig Theologie ftubirt, aber auch mit Aldimie sich beschäftigt, war bort Magister geworben und bann auch auf einige Jahre nach Wittenberg gegans gen, bis er zu ber Stelle feiner Wirffamfeit tam, welche er bis zu seinem Tobe 1588 behauptete. Bei feinen Lebzeiten hatte man nicht geglaubt, daß er in religiösen Dingen feine eigenen Bege gebe. Gine etwas freie Dentweise über die Bedeutung ber Befenntnigschriften, fo wie über alle außere Berte, verstattete ibm vone Bebenfen felbft unter bie Concordienformel feine Unterschrift gu fegen 1). Er galt als ein frommer und beredter Pfarrer. Bahlreiche Schriften, welche er in beutscher Sprache verfaßte, wurden erft nach feinem Tobe befannt, vornehms lich burch einen Schulmeister zu Ticopau, ber barüber

<sup>1)</sup> Chriftlich Gefprach vom wahren Chriftenthume S. 39 f.

von seiner Stelle gesagt wurde. Erft im Anfang bes 17. Jahrhunderts sind sie in Drud ausgegangen, verbreitet durch gleichgesinnte Seelen, welche auch nicht versehlten eine Zugabe von dem Ihrigen unter Weigel's Ramen wandern zu lassen, obgleich der Vorrath der echten Schriften Weigel's noch nicht durch den Drud erschöpft war.

In ben Schriften, welche man für echt halten muß, ift Beigel's Beise einfach, wie fein Leben, ber Ausbruck einer Befinnung, welche in ber Stille fich gebilbet bat. Er weiß fich in einem entschiedenen Gegenfas gegen bie Theologie seiner Zeit und beklagt die Berblendung ber Soule 1), welche er im Mangel an Philosophie sucht. Man fann wohl ohne Philosophie selig werden, wie ein Bauer, wer aber andere leiten foll, muß auch vom Lichte ber Ratur miffen 2). Er halt fich feboch für zu ichmach um gegen bie Blindheit seiner Beit anzukampfen und ift aufrieden damit für fich die wahre Erfenntniß gefunden ju haben, welche er jest einer ftillen Gemeinbe mittheilt. Bie er auf ben rechten Weg gefommen, giebt er felbft an. Früher fei er felbft der Meinung gewesen, bag man nicht ohne Sprachen und Runfte tuchtig fein tonnte ber Rirche ju bienen; ba aber fei er über bas Buchlein ber beutschen Theologie, über Tauler's Schriften und andere Berfe ber Art gefommen und habe ben Schaff, ben Lugner in fich selbst gefunden 5). Er weift nun auf die Quelle ber Erfenntnig in und felbft bin. Seine Beise

<sup>1)</sup> Studium universale I. 4. b. In ben hohen Schulen lernet ein Biebe vom andern.

<sup>2)</sup> Trad. geauror. Das andere Büchlein I S. 62.

<sup>3)</sup> Stud. univ. H. 4. a.

bie Manner anzuführen, mit welchen er übereinftimmt und welche ibn auf ben rechten Weg gewiesen haben, bezeichnet febr beutlich bie Abkunft ber Lebren, au welchen er fich betennt. Er beruft fich auf ben Platen und Die Reu-Platonifer, ben Plotin, ben Proculus, ben hermes Trismegistus, ben Dionystus Areopagita, auch auf ben Hugo von St. Bictor und bie bentiden Prebiger, ben Deifter Ethart, ben Tauler; Luther's Schriften find ihm werth, besonders feine frühern; dagegen gilt ihm Melandthon wenig; vielmehr findet er in ben freier gefinnten Dannern, welche mit ben Biebertaufern in Bermanbischaft ober Gemeinschaft ftanden, in Karlftadt, Thomas Danger, Schwentfelbt und anbern, feine Gleichgefinnten; besonders aber ift es Paracelfus, an welchen er in der gangen haltung feiner Lehre bis auf Gingelheiten berab fich Ungabligemal verweift er auf feine Schriften. Er ift nur gelehrter als biefer Theosoph, ohne beffen Duntel und viel einfacher. Souft hat er Freunde und Beinde mit ihm gemein. Er eifert gegen bie vertegeunben Theologen, weil er bie Offenbarung viel weiter verbreis tet findet, ale fie glauben; er eifert auch gegen bir falfcen Physiter, welche bie Wahrheit nur von außem fuchen; fie foll fich bem innern Ange entbeden. folickt fich benn froilich auch eine wesentliche Berichiebenbeit zwischen fniner Dentmeife und ber Lehne fnines Meiftere an. Die eigentlich physische Fonfchung, zu welcher Paracelsus antrieb, liegt ihm fern; nur bas theosophische " Element ift auf ihn übergegangen, wie es feinen theologifden Beftrebungen fich empfal. 3mar behauptet auch er, daß die Untersuchung ber Natur une nothwendig fei; die Biffenschaft hat ihm zwei Theile, Afrologie und Theologie, jene für das Natürliche, diese für das Abernatürliche, beide gehören ihm zusammen und die Afrologie scheint ihm unentbehrlich als Wegweiserin für unsern weltlichen Beruf und selbst zur Unterscheidung der wahren und der salschen Theologie; daher geht er auch auf die einzelnen Lehren der Afrologie ein 1); aber man wird nicht übersehen können, daß alle diese Untersuchungen bei ihm nur der Überlieferung angehören, wärend, ar in eigener Forschung nur den Gründen der Theologie nachzugehen bemüht ist.

An den Theologen feiner Zeit misfiel ibm nicht allein bas gelehrte Befen, fonbern auch ber Berth, welchen fie auf außere Berte, auf bas boren ber Prebigt, auf die Ceremonien, ben Benug ber Sacramente leg-Alles bies ift ibm nur eine Berunreinigung bes Glaubens und ber Biebergeburt vom innern Menfchen aus. Er bringt auf ben Grundfag ber Lutherifchen Reformation von ber Rechtfertigung burch ben Glauben allein, nicht burch ben Glauben an die Bibel ober bie Sacramente, sondern burch ben Glauben an ben beiligen Beift, welchen Gott in und wirfet. Die Ditwirfung ber Schrift, ber Predigt, ber Sacramente verwirft er zwar nicht, aber fie bienen ibm nur zur Erinnerung, zur Ermahnung an bas innerliche Wort Gottes, welches burch feine Rraft und erlofen foll. Wir beburfen folder außern Mittel, weil die Wahrheit tief in uns verborgen, weil bie Sunbe in und machtig ift 2). Aber auch ohne fie,

<sup>1)</sup> Stud. univ. Borr.; γνώθι σ. 1, 17; 18.

<sup>2)</sup> Rutzer Bericht vom Begeu. Beise alle Dinge zu erkennen 5; 8; 11. Gesch. b. Philos. X. 6

ohne Taufe und Ceremonien wurde Gott fich offenbaren fonnen, wenn er ein reines berg in uns fanbe, wie Beigel bies namentlich von feinen Freunden, ben Platonifern annimmt 1). Einkehren in fich, bas giebt ben mabren Frieden, die Rube ber Seele ohne Bewegung bes Bemuths, ber Gebanten ohne Affect; in feinem Kammerlein beten, bas ift bie mabre Theologie obne Mübe und Arbeit. Da finden wir Chriftum in une, ben Gott und Menschen, unsern Lehrmeifter in allen Dingen, beren wir bebürfen 2). Aber man murbe fich tauschen, wenn man glauben wollte, daß Beigel ber Meinung ware, diefer Weg ber Ginfehr gur Rube in und felbft follte nur ju einem tragen Bruten über bie Regungen unseres Gemuthe führen. Wir haben gefebn, bag er für ben Theologen, welcher andere leiten foll, auch bie Philosophie forbert; für ben Baner und ungelehrten Mann wird er auch eine andere Arbeit in feinem Beruf verlangen. Denn er will in Chrifto nicht Gott vom Meniden geschieben miffen; Gott foll in und nichts ohne ben leibenben Menschen wirfen. Er ift gegen bas leichte und fanfte Christenthum, welches von Ceremonien feine Sulfe Bu bem Lesen in ber Bibel forbert er bas erwartet 5). Lesen in ber Welt, beren Dinge alle nur eine Erinnerung an Gott find. Denn vom Natürlichen muffen wir gum

<sup>1)</sup> Ib. 4. Denn Gott ift alle Augenblicke gegenwärtig und wartet vor der Thur, baß er könne eine leere und freie Seele überkommen, ob es gleich bem verfluchten Antichrifto verdreuft, daß Gott also gnädig und unparteiisch ift und auch andern Bölkern den heiligen Geift gebe ohne die Beschneidungen, Taufe, Ceremonien etc.

<sup>2)</sup> Studium universale J. 3 ff.

<sup>3)</sup> Γνώθι σ. II, 1 p. 61.

libernatürlichen geführt werben; in beiden Reichen inlissen weil Gott im Fleisch sich offenbaret hat; durch Christum soll alles offenbar werden, d. h. auswendig und inwendig 1). Weisgel hat also eine ganz allgemeine Offenbarung im Sinne. In allen seinen Werten sollen wir Gott erkennen, wie sie aus ihm herausgestoffen sind; er hat alles geschaffen, um nicht alles für sich allein zu haben. In allen seinen Werten ist das Zeugniß seines Wortes und seinen Geieß sie zum sedoch diese in senen zu sinden dürsen wir nicht bei der äußern Schale, dei dem Schatten der Wahrheit siehen bleiben, sondern müssen die Wahrheit selbst aus ihrer äußern Erscheinung erkennen 2).

Diese Gebanken sind der Mittelpunkt in Weigel's Lehren, daß wir eindringen sollen in das Innere der Dinge und daß sich nur in unserm Innern das Innere der Dinge und eröffnen könne. Er konnte diese Gedansten freilich schon bei frühern Theosophen sinden, auch hat er sie in seiner Anwendung nicht bedeutend erweitert; aber sie treten bei ihm in einer viel reinern und allgesmeinern Weise heraus, als bei seinen Borgängern. Indem er gegen die Kraft der Ceremonien streitet, löst er sie völlig von dem Aberglauben eines Agrippa ab; mit der Schwarzkinstelei, wie sie auch einen religiösen Schein sich geben möge, will er nichts zu thun haben; auch der chemische Proces des Paracelsus, wenngleich er in der über-

<sup>1) 1</sup>b. I, 2. Und erfilich nach der Natur, darnach nach ber Gnaden, daß wir aus der Natur geleitet werden zu dem Übernatürzlichen. Ib. I, 14; stud. univ. 2; 4.

<sup>2)</sup> Trad. o. II, 6; Rurger Bericht 11.

lieferung ibn fortführt, fummert ibn wenig; eben fo ift es mit ber fabbaliftifden Biffenfcaft, welche er fcon bedwegen micht achten fonnte, weil er ber überlieferung und felbft ber Bibel einen febr geringen Berth beilegte. Bernunft ju perwerfen um bagegen ben Glauben ju erbeben, ift gang gegen feine Dentweise; Die Bernunft ift nicht wider den Glauben; natürliche und übernatürliche Ertenntnig vollziehen fich beibe nur in unferm vernünfti-Einen abgefürzten Weg in ber Erfennts gen Wesen 1). niß ber Welt burch eine übernaturliche Überlieferung au suchen, fällt ibm nicht ein; unbedingt zwar ftimmt er bafür, bag wir ben Menfchen nur aus ber gangen Belt erfennen fonnen; er bescheibet sich auch bierzu nicht fabig ju fein und ift weit entfernt fich rühmen ju wollen, bag er die Quinteffeng ber Dinge burchichaut habe; aber er hat Gebuld und will uns ermahnen, bag wir mit gleiß ftreben möchten in ber Erfenntnig ber gangen Welt immer weiter zu fommen 2). Go fallen bei ihm bie außern Umhüllungen ber Theosophie ab, und ihr einfacher Rern tritt zu Tage.

Diefer besteht nun in ben Grundfagen, welche von unserem neuern Ibealismus oft widerholt worden sind, bag wir zwar ber äußern Gegenstände zur Erregung unsferes Denkens bedürfen mogen, aber boch nichts von ib-

<sup>1)</sup> Gegen die Kabbala ist unstreitig gerichtet Kurzer Bericht 7, wo die falschen Bucher verworfen werden, welchen wir glauben mußten nach dem Pythagorischen Ansehn, nemlich indem wir betrogen sein durch den falschen Berstand, daß die Bernunft sei wider den Glauben und wider die Gnade.

<sup>2)</sup> Γνώθι σ. Ι, 4.

nen lernen, fonbern allen unfern wahren Unterricht aus uns felbft icopfen muffen. Die Dinge gewähren uns burch ben außern Ginbrud nur ein Bildnig von fich, die Bahrheit bes Gegenstandes konnen fie nicht in uns wir-Es bebarf eines Forfdens in uns um bie Wahrheit ju finden. Das Urtheil fommt uns nicht von außen; es vollzieht fich nur im Urtheilenben; Die Erfenntniß ift im Erfennenben, nicht im Erfannten 1). Seine Beifpiele gur Erläuterung entnimmt er als Theolog besonders von der Bibel. Bie viele geben an ihr vorüber, ohne fie zu verfteben; fie ift ihnen ein weißer Acter und eine fcwarze Saat ber Buchftaben; fie wiffen aber nicht, mas barinnen Der Buchftabe giebt nicht bie Erfenntnig 2). ift es mit allen Dingen; nicht auf ihre außere Form fommt es an; fie verfundet uns nur ben Schatten ber Dinge; bas licht ber Ratur aber bezeugt une, bag bie Bahrheit ber Dinge in ihrem Innern liegt, aus welchem alle ihre Wirfungen hervordringen. In biefes Innere muffen wir uns versenten; wenn wir ihre Bahrheit erfennen wollen, und wir fonnen bies nur, wenn wir aus unserm eignen Innern fcopfen 5). Siervon mußte Beigel um fo inniger überzeugt fein, je tiefer er bie Bahrbeit ber Dinge erfcopfen wollte. Die Wahrheit aller Dinge beruht auf Gott; wer fie ergrunden will, muß auf

<sup>1)</sup> Frad. c. 12. Judicium est in judicante et non in judicate; cognitio est in cognoscente et non in cognito.

<sup>2)</sup> Rurger Bericht 1.

<sup>3)</sup> Ib. 11. Das Licht ber Ratur bezeuget, baf alle Dinge von innen heraus fließen und kommen in die außern Dinge und baf ber außere Schatten nicht die Form mache, benn es ift unmöglich, baf ber Schatten ober bie Bilbnif eines Dinges die Bahrheit selbst wirke.

biese lette Ursache jurudgehn. Aber nur ben Schatten, wie von ferne, nur ben Fußtapfen Gottes verräth uns bas Geschöpf 1); aus solchen Zeichen muffen wir bie Wahrheit erforschen und können sie nur aus unserm eigenen Rachbenken, aus unserm Innern schöpfen.

Beigel gebt noch einen Schritt weiter. Auch unsere finnliche Empfindung von den Dingen empfangen wir nicht von außen, nicht von ben Dingen, sonbern unsere eigene empfindende Natur muß fie aus uns berauszieben. Seine Bebanten hierüber entwidlen fich febr einfac. leugnet nicht, bag ber außere Begenftand, ber Begenwurf, wie er fich ausbrudt, eine Beranlaffung ber Empfindung abgebe; aber wenn nicht bas empfindenbe Muge ware, fo wurden wir nicht seben; wenn nicht unfer fühlender Leib mare, fo wurden wir nicht fublen. In uns muß bie empfindende Rraft fein, damit aus ihr bie Empfindung als ihre Thatigfeit hervorgeben tonne; fie fann in jene Rraft nicht hineingetragen werben, fonbern muß fich im Innern berfelben erzeugen, indem bie empfindende Rraft biergu von bem Gegenwurfe nur erwedt wird und ihre Erkenntnig in ben Gegenwurf hineintragt 2). Diese Lebre entwidelt fich aus bem Grundfage ber Paracelfischen Phys fit, daß durch außern Einfluß nichts in die Dinge bin-

<sup>1)</sup> Ib. 7.

<sup>2).</sup> Ib. 1. — Daß das Urtheil nicht fliese vom Gegenwurfe in das Auge, sondern dargegen daß es vom Auge fliese in den Gegenwurf, — denn ein jeder kann das Gesicht haben ohne den Gegenwurf, aber nicht dargegen. Ib. 5; 9. Das Fühlen ift in dem, der da fühlet und nicht im gefühlten Gegenwurfe, aber vom außern Gegenwurfe wirde es erwecket. — Die äußern Gegenwürse wirken nicht die Sinne in unserm Leibe.

eingetragen werbe, sondern alles aus ihrem Innern, aus bem Samen, fich geftalte, wozu bie außern Ginfluffe nur Erwedungen abgeben könnten 1) So tommt alle Erfenntniß von innen, nicht weniger bie finnliche Erfenntniß ber Erscheinungen, als bas tiefere Berftanbnig ibrer Bebeu-Wenn nicht bie Wahrheit in uns lage, wurben wir von ihr feine Runbe haben 2). Durch bie Betrachtung bes Gegentheils ber Erfenninif wird Beigel in biefer Lehre nur bestärft. Wenn bie Ertenntnig von außen fame, fo wurde fie in allen Erfennenden in gleicher Beise fich vollziehn, weil die außere Welt eine und bie-Aber die Berschiedenheit ber Meinungen, ber Brrtbum, Die vielen Regereien beweisen uns, bag bie Babrheit von einem feben in seiner eigenen Beise gebacht wirb. Eben fo wurde es auch feinen 3meifel geben, wenn in einem jeden die Welt in ihrer objectiven Rur weil wir in ber Erfenntniß Beise fich barftellte. ber Dinge unserm eigenen Willen folgen muffen, werben wir in 3rrthum und 3meifel verftridt 5).

Bir haben ichon bemerkt, daß Beigel hierbei an die höchften Aufgaben der Biffenschaft festhält. Bir sollen bie Welt, wir sollen Gott erkennen; das ist eine doppelte Art der Erkenntniß, die natürliche und die übernatürliche; wir haben einen doppelten Gegenwurf, den endlichen und zeitlichen in der Welt und den unendlichen und ewigen

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Ib. 11; Frat. a. I, 8.

<sup>2)</sup> Kurzer Bericht 5. — Daß alle Bahrheit zubor in uns berborgen liege und nur vom Gegenwurf erweckt werde; sonst könnte man keine Kundschaft geben, wo nicht die Bahrheit in uns wäre,

<sup>3)</sup> Ib. 1; 5.

in Gott, und so muffen wir auch eine boppelte Erfenutnif baben, bes Endlichen und bes Unendlichen 1). bei vollzieht fich aber boch alles Ertennen in uns und wir erfennen in ibm immer nur uns, unfere Rrafte, unfere Daber bleibt nichts anderes übrig, ale Entwicklungen. bag wir in uns alles extennen und alles find. ift bas werben, mas wir lernen; bas Innere, bas mabre Sein ber Dinge muffen wir uns aneignen, wenn wir fie erfennen follen. Da wir nun alles lernen follen, fo muffen wir auch alles werben fonnen und ba alles unfer Berben aus unferm Sein bervorgebt, fo muffen wir auch ursprünglich basselbe fein, mas wir erfennen follen; wir muffen mithin alles sein. So wie das Firmament gang außer dem Menschen ift, fo ift es nicht minber gang im Menfchen, und eben fo ift es mit Gott. Diefer Sinn liegt in ber Lehre von ber Berforperung Chrifti in une, in welcher Menfc und Gott fich vereinen 2).

In der Nachweisung, daß wir die ganze Welt in uns tragen, schließt Weigel sich genau an den Paracel-

<sup>1)</sup> Ib. 2. Doch fcheint ib. 7 auch in ber Erkenntnis ber Ratur gine Erkenntnis bes Unenblichen angenommen zu werben, unstreitig weil ber Gegensat nicht beutlich heraustritt, wie wir noch weiter feben werben.

<sup>2)</sup> Stud. univ. 1. Also ist bas Firmament ganz außer bem Mensichen und ganz in dem Menschen. — Bernen ist sich selber tenenen, — ja lernen und studiren ist eben das werden, das wir lerenen. Ib. H. 1. d. Du lernest die Welt, du bist die Welt. Darum ist dir möglich zu lernen astronomiam, physicam, philosophiam, alchimiam, magiam, Künste, Sprachen, Handwerke; denn dies alles ist in dir und du bist es selber originaliter. Das bezeugestu mit dir selber durch dein Zernen, daß du eben das werdest, was du gelernet hast. Ivod. o. I, 12.

fus an. Er unterscheibet im Menfchen Aleisch, Beift und Seele und legt ibm barnach auch ein breifaches Auge für bas Sinnliche, bas Beiftige und bas Ewige bei, ben Sinn, bie Bernunft und ben Berftand 1). Den Leib ober bas Fleifc benft er fich als jusammengesest aus allen Elementen, ja aus allen Arten ber Dinge, bamit wir alle Dinge finnlich empfinden tonnen; ber Geift ift vom Firmament, ein feiner Rorper, in ibm liegen alle Runfte und Wiffenschaften, welche wir lernen follen; er ift aber bod nur fterblich, weil alles gurudfebren muß in bas, woraus es gefommen ift; nur bie Seele ift unfterblich und auch allein gur Erfenutniß Gottes tuchtig, weil fie vom Ewigen, von Gott ift 2). In feiner Lehre vom Bleifche und vom Beifte bes Menfchen fommen Außerungen por, in welchen man materialiftifde Unfichten feben fonnte. Aber ber tiefere Grund feiner Lebre ift nicht materialifiifc; vielmehr geht er barauf aus alles Rorperliche nur ale Außerung einer innern Rraft zu betrachten. Denn ben Dingen fommt nichts von außen; alles entwideln fie aus einer ihnen inwohnenben Rraft und ber Sinn bes Fleisches und ber feine fiberische Beift empfangen nichts, was nicht in ihnen lage, sonbern werben nur bom außern Begenwurf fei es ber einzelnen Befcopfe, fei es bes Firmaments zu ihren eigenen und innern Thatigfeiten erweckt 5) Bulett ift es immer bie bobere Rraft,

<sup>1)</sup> Es finden hier auch diefelben Schwantungen über Seele und Geist statt, wie bei Paracelsus; auch wird die Imagination in einer eiwas unsichern Stellung eingeschoben. Bergl. 2006. o. 1, 2; 9; 10.

<sup>2)</sup> lb. I, 3; 6; 17.

<sup>3)</sup> Der gulbene Griff 1; 15.

welche von oben ber alle unsere Thatigkeiten fich ent-Bon oben berab bringt alles Licht in bie wideln läßt. tiefern Schichten bes Berftanbniffes; ber Sinn wird nur burch bie Einbilbungefraft, bie Einbilbungefraft nur burch bie Bernunft, die Bernunft nur burch ben Berftanb und aulest burch Gott erlenchtet und das Obere fann wohl fein ohne bas Riebere, aber nicht bas Riebere ohne bas Obere 1) So ift alles vom Geifte Gottes abhangig, bie Belt fpiegelt nur Gottes Birfungen ab, fie ift ber Schatten, ber Buchftabe, welcher ibn offenbaren foll. hierauf beruht bie überzeugung, bag wir bas Ganze ber Belt und die Offenbarung Gottes in une tragen. ruft fich Beigel auch auf die Lebre bes Paracelsus von ber Schöpfung bes Menichen aus bem Erbenfloß, bag er als bie fleine Welt aus ber großen Welt gemacht worben, bag er bie Bollendung ber Schöpfung fei und bie Quinteffenz, ben Begriff aller Dinge in fich trage; aber viel unmittelbarer bradt es ben Grund feiner Überzeugung aus, wenn er babei gulett auf bie Akmacht Gottes fic beruft, welche bie große Welt in eine Sauft faffen und in ber fleinen Belt bes Menfchen gufammenfoliegen fönne 2).

<sup>1)</sup> Ib. 8; γνῶθι σ. I, 10.

<sup>2)</sup> Ib. I, 4. Auf baß nun der Mensch ein Begriff ware und ein Beschluß allen Geschöpfen und gleich als ein centrum und Punct allen Creaturen, auf welchen alle Creaturen sehen sollten und ihn als einen Herrn erkennen, hat Gott wollen den Menschen nicht aus nichtes, sondern aus etwas, das ist aus der großen Welt formiren; denn einen solchen gewaltigen Schöpfer haben wir, daß er diese große Welt sasen in eine Faust, das ist in den microcosmum bes schließen.

Diefe Schöpfung bes Menfchen ift nun, wie Beigel fie bentt, teinesmeges nur eine willfurliche Annahme; fie fließt vielmehr que ber allmächtigen Beisbeit Gottes Die ichopferische Dacht Gottes mit Rothwendiafeit. tonnte fich nur in einer volltommenen Belt offenbaren; fie tonnte baber auch die Welt nicht ohne ihre Bollendung laffen. Sie erweift fic auch nicht fo, bag ibre Baben, welche fie bem einen verleibt, baburch bem anbern entzogen murben; vielmehr bie Fulle ber Gottheit ift fo reich, bag fie immer noch bas Gange zu verleiben bat, wenn fie es auch bereits verliehen haben follte. Der Menic follte alles haben, was in Gott ift; alles, was bem einen Menfchen verlieben wurde, follte aber auch ber anbere erhalten; benn wir alle find gleich begabt von Gott, feber hat basselbe empfangen, mas ber andere, und wenn Gott bem Menschen bie ganze Welt gab, bennoch blieb fie noch immer gang und bie Engel und alle vernünftige Wefen follten nicht minber in ihr ben gangen Schat bes göttlichen Reichthums empfangen 1) Sierin erweisen fich Die ibealiftifden Grunbfate Weigel's mohl am ftarfften. Da ift fein Gebante baran, obgleich Paracelfus bies fart

<sup>1)</sup> Ib. II, 6. Auf baß sich bas ewige Gut ausgieße, — hat es ihm gemacht und geschassen ein Gleichnis und Bildnis, nemlich bie vernünstige Creatur, — baß dieselbe ganz und vollkömmlich besäße und innen hätte alles, wie er selber. Ib. II, 13. Wir sind auch gleich begabet von unserm Schöpfer und hat einer so viel als ber andre. Stud. univ. 3. Die Welt ist ein Mensche worden und ist die Welt blieben, wie die Schrift zeuget. Gott der Gerr schus den Menschen aus der Welt, daß der Welt nichts abginge; er machte das Weib aus dem Manne und der Mann blieb ganz. Ib. 4.

bervorgehoben hatte, bag ber Menich als Gefcopf beschränft sein mußte; vielmehr wird geltend gemacht, baß er als Bollenbung ber Schöpfung bes allmächtigen und 'allweisen Gottes ohne Schrante bie Bollfommenbeit feines Schöpfers überfommen haben muffe. In ben naturlichen Dingen bat gwar ein feber Menfch feine befonbere Bestimmung, aber bies betrifft nur bas Fleifch und bas Bertzeug, welches nicht ber rechte Mensch ift; benn ber rechte Menfc ift nur ber, welcher burch bas Berfzeug fieht und erkennt 1). Die Bollfommenheit ber Beschopfe wird nun freilich nur fur bie vernunftigen Befen, fur bie Menfchen und bie Engel, behauptet; aber in ihnen fieht Weigel auch die Bollenbung und bas mahre Befen ber Schöpfung. Er behauptet ba im weiteften Ginne bie Gleichheit aller Geschöpfe, weil fie alle in ihrem Befen bie Bollfommenheit ihres Schöpfers abbilben muffen. Rinber und Rarren follen wir nicht verachten; nur im Außern haben fie ihre Gebrechen; was an ihnen ber wahre Menich ift, Runft, Weisheit, Bernunft und Berftanb, bas ift eben fo gut als Du. Nicht einmal ber Teufel wird hiervon ausgenommen; fein Wefen ift noch aut; alles gilt gleich vor Gott; alles ift in ihm eins und . bleibt eins. Alle Ratur ift gut, gleich ihrem Schopfer 2). Weigel's überzeugung wurzelt in bem Bebanten, bag bie

<sup>1)</sup> Trot. o. I. 7; 15; 18.

<sup>2)</sup> Ib. I, 7; II, 2 S. 66. Das Befen eines jeden Dinges und die Ratur an ihr felbst ift fehr gut, ja Gott felbst. Stud. univ. K. 1. b. Doch folltu wiffen, daß des Teufels Befen noch gut fei und daß Engel und Teufel Gott gleich gelte, himmel und Holle. Denn omnia adhue sunt unum in deo. — Bir sind alle gleich in beiden Lichtern.

geistigen Gaben, welche die Wahrheit der Dinge ausmaden, ohne Schranken sich mittheilen und niemand burch ben Besit ber Andern in ihnen verfürzt wird.

So wie nun die Rothmendigfoit behauptet wird, bag Bott feine Bollfommenbeit in feinen Geschöpfen bemabre, fo ergiebt fich auch, bag wir bie gange Bollfommenbeit Gottes in feiner fcopferifchen Thatigfeit zu erbliden ba-Weigel weiß bie Bott und Schöpfer ift eine. ben. bimmlische Eva, die Weisbeit Gottes, burd welche er alles geschaffen bat, von Gott nicht zu trennen. Bollfommenheit bat Gott nicht allein für fich haben, er bat fie auch offenbaren wollen, bamit Zeit und Emigfeit fich jufammenfanden. Done bie Beit murbe bie Emigfeit nicht gang fein; ohne bie Schöpfung murbe Gott nicht feinen Billen haben; wenn er nicht Schöpfer mare, murbe er nicht Gott fein 1). In allem Lernen lernen wir nur une felbft; eben fo icafft Gott in allem Schaffen nur fic; er ertennt fich felbft in feinen Geschöpfen und liebt fich Benug bie innige Berbindung bes Befchoin ihnen 2). pfes mit bem Schöpfer, bas innere Leben bes Bedanfens in bem Befen bes Denfenben folieft jeben Berfuch aus eine Trennung bes Schöpfers von feinen Beschöpfen eintreten au laffen. Die Geschöpfe Gottes find feine Geban-Derfelbe Grundfag, welcher für bie ten, fein Wille. vernünftigen Geschöpfe geltend gemacht wird, bag fie nur

<sup>1)</sup> Prods o. II, 6; stud. univ. 4. Die himmlische Eva hat in Anfang Gott jum Gotte gemacht, jum Schöpfer; fie ift die Mutter aller Lebendigen, durch fie kömmet alles an Tag, ohne fie ware kein Gott, keine Creatur, nur Ewigkeit ohne Beit.

<sup>2)</sup> Rurger Bericht 6; stud. univ. K. 1. b.

in ihrem Innern erkennen, leben und sind, kindet seine Anwendung auch auf Gott. Er wird von Weigel auch für ausreichend gehalten worden sein einer jeden Borstellungsweise, welche den Unterschied zwischen Gott und Welt ausheben möchte, einer jeden pantheistischen Reigung zu begegnen, indem er vor allen Dingen einem jeden Wesen sein eigenes Denken, Wollen und Sein bewahrt. In der That macht Weigel nicht die geringste Anstrengung sich von dem Verdachte zu reinigen, als wollte er Schöpfer und Seschöpf in einander zersließen lassen.

Das eigene Sein der Geschöpfe sührt ihn zu der Behauptung ihres freien Willens. Junkaft beweift dersselbe sich in unserm weltlichen Leben vor dem Sandensall und nach ihm 1). Da wird uns ein eigenes Wirken zugeschrieben in unserm weltlichen Erkennen. Durch unser eigenes Urtheil sollen wir die Dinge erkennen, sammt und sonders, um uns selbst in ihnen als die fleine Welt zu erkennen; denn vom Natürlichen sollen wir zum Übernatürlichen geleitet werden 2). Diese Freiheit in unserm weltlichen Leben und Erkennen ist eine durchaus innerliche Entwicklung, in welcher wir uns selbst bestimmen; nach der Weise Weigel's wird dabei auf das Außere wenig oder gar kein Gewicht gelegt. Er ist davon überzeugt, daß sich dasselbe schon zu unserm Besten sügen werde,

<sup>1)</sup> Stud. univ. 5. Die vernünstige Creatur muß haben einen unsgenötigten Billen, — auf daß sie nicht zu klagen hatte, sie muffe gezwungen bofe sein ober gut. Die geschaffene Bildniß Gottes erforberte es nicht anders, benn daß ein freier Bille bliebe für und nach bem Fall.

<sup>2)</sup> Trad. c. 1, 2; 12.

wenn nur alles in unferm Innern gut bestellt ift. Dies felbe Freiheit bes Willens wird nun auch für unfer übernatürliches Leben in Anspruch genommen. Bicht nobne ben Menschen will er unsere Erleuchtung im göttlichen Lichte, sondern aus ihm und burch ihn wollbringen laffen. So wie bas Bofe aus uns hervorgeht , fo wird auch bie Reugeburt burch bie Gelaffenheit unferes eigenen Billens bewirft 1). Aber in ber Betrachtung biefer Seite unseres lebens glaubt Beigel boch bie Freiheit bes Menichen gegen bie Allmacht Gvttes gurudftellen gu muffen. Rur Gelaffenheit, nur Leiben und Stillehalten gegen bie Birfungen Gottes empfielt er uns; die übernaturliche Erkenntnig ift ihm ein Borgang, welcher nur leibentlich fich in und vollziebe. Da foll bas Erkennen nicht aus bem erfennenben Auge, fonbern aus bem Gegenwurfe tommen, welcher uns erleuchte. Er wurde glauben fonft mit ben Pelagianern ftimmen zu muffen, bag ber Denich tonne gerecht gemacht werben burch eigene Rrafte 2). Rachwirfungen ber altern Myftit find in biefem Puntte nicht ju verkennen. Wir follen ba verzichten auf uns felbft. Barend und fonft empfohlen wird und felbst zu suchen

<sup>1)</sup> lb. l, 13. Obwohl die göttliche übernatürliche Erkenntnis von Gott kommet, so kommet sie doch nit ohne den Menschen, sone bern in, mit, aus und durch den Menschen. lb. II, 9. So muß auch die Besserung, die Wiederbringung oder Reugeburt durch Christum alleine in dem Willen vollbracht werden. — Und wie die Sünde und das Bose geschieht durch Annehmlichkeit eigenes Willens, also geschieht die Bersphung durch Getassenheit eigenes Willens.

<sup>2)</sup> Kurzer Bericht 2; 6. Noch eine Erkenntniß ist zuzulassen, die sich ganz und gar leidlich hält, als nemlich die übernatürliche Erstenntniß, — also wenn die Erkenntniß sleußt aus dem Gegenwurse gleich als in ein reines und leeres Auge. Froder o. I, 13; II, 6.

au unserer Gelbfterfemtuiß, wird in biefer Richtung ber Gebanten vielmehr nur Bofes barin gefunden, wir und felbft fuchen, und fogar von Christo gefagt, er haffe fich felbft.1) In bemfelben Sinne wird alebann auch ber freie Bille verschmabt; er ift ben Birfungen ber Sacramente entgegen; nur im gefangenen Billen ift Seligfeit 2) Dem freien Willen werben and feine Berfe folgen muffen. Die natürliche Erfenutnig, welche er vollzieht, erscheint baber nur als ein Busat bes Falfchen, welcher bie Unfeligkeit unferes Lebens bewirft. Die rechte Erfenntniß bagegen ift ohne Mittel; vor Abams Kall war fie vorhanden; ba bedurften wir bes Unterrichts burch bas Gestirn nicht, ba waren wir auch frei von ben Ginfluffen bes Geftirns. Bir erfabren aber bieraus auch, daß die Freiheit bes Willens, welche uns fur unfer natürliches leben jugeftanden wurde, nicht bie rechte Freiheit ift. In ihr find wir gebunden durch unfer Beftirn, burch unsere natürliche Geburt, in welcher uns eben unsere fünftigen Schicksale vorherbestimmt sind, so baß fic unfer ganges natürliches Leben von ber Aftronomie vorberfeben läßt. Erft burch die Biebergeburt merben wir wieder frei von ber naturgewalt bes Geftirns und werben alebann in ber Gebundenheit unseres Billens bie mabre Freiheit ber Rinber Gottes baben 5).

Es ift nun wohl ersichtlich genug, daß in biesen Lehren ein boppelter Begriff von Freiheit und Abhangigfeit herscht und verhindert eine fletige Lehre von unserm weltlichen

<sup>1)</sup> Ib. II, 3; 12.

<sup>2)</sup> Kurger Bericht 11; stud. univ. 5.

<sup>3)</sup> Rurger Bericht 3; 4; prad. o. 1, 13; 17.

Leben und feinem Berhaltniffe ju Gott burchjuführen. Man wird wohl fagen tonnen, Beigel habe die Puntte, welche fefigebalten werben muffen, richtig eingefebn; aber bie Mittel fie zu vereinigen erfannte er nicht. Er will bie Bahrheit unseres weltlichen Lebens behanpten, baber vertheibigt er unfere Freiheit; er will unfere Abbangigfeit von Gott in allem, was wahr und gut, nicht aufgeben, baber geftattet er nicht, bag unfer Berbaltnig au Gott nach bemfelben Mage gemeffen werbe, nach welchem unfer Berhaltniß zu ben weltlichen Dingen zu beurtheilen ift. über Diefe entgegengesetten Richtungen seiner Lehre wird er zu ben äußerften Unnahmen getrieben. Beil Gott uns gang in feiner allmächtigen Sand halt, wir aber im weltlichen Leben von ihm zu unserer Freiheit abfallen, so ift biefes Leben auch erft burch ben Kall Abams entftanben. Um aber nun bem weltlichen Leben fein Recht zu bewahren wird auch ber Kall Abams von Beigel für etwas burchaus Rothwendiges gehalten, ohne welches bie Schopfung ber Welt und ber Menfchen umfonft fein warbe. Durch bie Beit follen wir jur Ewigfeit geführt werben; burch bas Bofe muffen wir jum Guten, ju unferm Urfprung gurudtebren 1). Aber von der andern Seite wird auch bas Bofe und ber Durchgang burch bas ganze weltliche Leben nur als ein Schatten angesehn und als etwas burchaus Unwesentliches, was bie Gubftang ber Dinge

<sup>1)</sup> Stud. univ. G. 1. a. Aus diesen Worten sollen wir verstehen, daß diese Welt umsonst geschaffen wäre, ja der Mensch wäre michts nüche gewesen, so er blieben wäre im Paradies. Ivad. o. II, 19. Aus der Zeit werden wir geführt zur Ewigkeit; — — also durch das Bose wird man gehandleitet zum Guten als zum Ursprung.

Gefch. b. Philof. X.

nicht treffe. Das Bofe ift nur ein Mangel, nichts, was irgend ein positives Sein in Anspruch zu nehmen batte. Die Gunde besteht nur im Bollen und bas Bollen ift ein Accidens, ein Bufall, welcher bas Geschöpf in feinem Wesen unverändert läßt, wie es zuvor war; benn was Bott im Geschöpfe als fein ewiges Befen gefett bat, bas bleibt ewig, und selbst Judas und ber Teufel werben burd bie Sunbe nur in weltlichen Eigenschaften und natürlichen Bufälligfeiten, aber nicht in ihrer ewigen und guten Subftang geanbert 1). Sieraus giebt Beigel auch bie Folgerung, bag bie Wiebergeburt und bie übernatürliche Erfenntniß ben vernünftigen Geschöpfen nichts ausege; fie andert ihr Befen nicht 2). Er hat aber nicht nothig, · wie andere Theologen, ju einer übernatürlichen Erhöbung ber vernünftigen Geschöpfe feine Buflucht zu nehmen, weil er bavon überzeugt ift, daß die göttliche Allmacht und Beisbeit sie ursprünglich vollfommen in ihrem Befen gemacht hat und daß fie auch in biefem vollfommnen Wefen ohne Beranderung befteben muffen.

In diesen Gebanten über die unveränderliche Substanz des Menschen verräth sich der alte Fehler der Plastonischen Schule, aus welcher diese theosophische Lehre

<sup>1)</sup> Ib. II, 2. Dieweil nun die Sünde im Bollen geschieht und nit im Besen, so ist sie nicht eine Substanz, sondern ein accidens oder ein Jufall. Darum bleibet die abgefallene Creatur eben das sie zuvor ware nach dem Wesen und Natur. Ib. II, 19. Das Jufällige an den Dingen wird auch als die Qualität derselben bezeichnet, was sur den Sprachgebrauch Böhme's zu merken ist. Der Grundsat heißt: substantia manet eadem, sed non talis.

<sup>2) 1</sup>b. 11, 2. Die Biedergeburt durch den Glauben andert nicht ben Menschen an Besen oder Ratur.

fich herausgebilbet batte. Bor andern Lebren abnlicher Art zeichnet fie fich baburch aus, bag fie bie Befchranfungen beseitigt, welche man ber schöpferischen Dacht Gottes gefest batte, als fonnte fie nur unvollfommene Beschöpfe hervorbringen, daß fie daber für die mabren Subftangen ber Belt, Die vernünftigen Geschöpfe, bas volle Ebenbild Gottes einforbert und bamit auch ihren ibealistischen Reigungen zu genügen weiß, welche sie alle Entwicklungen unseres finnlichen und vernunftigen Lebens nur als innere Acte ber uns inwohnenden Kraft betrach-Aber fie erkennt babei bie Bedingungen nicht ten läßt. an, unter welchen bie Wirksamfeit Gottes in ben vernunftigen Wesen steht, sie verkennt bas Wesen ber Bernunft, wenn fie bie Bollfommenheit ber vernünftigen Geschöpfe in ihrem ursprünglichen Wesen sucht und fie nicht als eine Frucht ihres freien Lebens betrachtet. dürfen ihr zwar nicht absprechen, daß fie eine Ahndung bavon bat, bag wir burch unfer Leben in ber Welt zu unserer Bollfommenheit gelangen sollen; fie murbe fonft nicht zur Theosophie gehören, welche Gott in ber Belt schauen will 1); aber fie verschüttet fich biese Ahnbung, weil fie nicht zur flaren Ginficht fic zu bringen weiß,

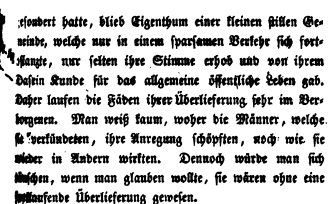
<sup>1)</sup> Ib. I, 21. O mein Schöpfer und Gott, durch dein Licht erzenne ich, wie wunderbartich ich gemacht fei. Aus der Welt bin ich gemacht und bin in der Welt und die Welt ist in mir. Ich bin auch von dir gemacht und ich bleibe in dir und du in mir. Aus der Welt bin ich und die Welt träget mich, sie umgreifet mich und ich trage die Welt und umgreife die Welt. Ich bin ihr Kind und Sohn; sie ist worden, was ich bin, und ich blieben, was sie ist; denn alles, was in der großen Welt ist, das ist auch alles in mir geistlich. Darum bin ich und sie eins und mag ohne sie nit sein noch leben.

dag unfere Bernunft nur burch ihre Arbeit unbowerften Bermogen gur, Birklichfeit und gie fein ihres Seins gelangen fann. Daber fomn Beigel mit bem Bebanten an unfer weltliches mittelhar ben Gedanfen an bie Sunde vert unsere Arbeit nur barauf richtet bas Bose vo zuwehren, obne daß daburch etwas Neues, etwa ale unfere unsprüngliche Subftanz gewonnen wü demselben Grunde fließt ihm auch der falfche awischen ber natürlichen und ber übernatürlichen nig, welcher aus ber Grundansicht Beigel's ni loitet werben fann. Denn biese verleugnet fich m Gott ans feinen Berfen in natürlichem Wegen men erfannt werden fann, weil er in feiner schän Thatigfeit unbeschranft maltet und fein ganges M fenbaret 1). Wenn er es baber für nöthig balt bie Sunde und hindurch zu führen und alebar den gottergebenen Sinn das übernatürliche Leiden Sottes und in ibm bas Bewußtsein unferer gotterfüllten Gubftang uns gumachsen zu laffen, fo konnen wir bies nur für einen Umweg ansehn, welchen er einschlägt, weil es ibm nicht einleuchtet, warum wir durch die Mühen des Lebens hindurch muffen, obgleich uns Gott in feiner Schöpfung die ganze Fulle feiner Babrbeit verlieben bat.

## 3. Jacob Böhme.

Die theosophische Lehre, welche von der Gefehrsams teit so wie der Theologen, so der Raturforscher fich abs

<sup>1)</sup> Rurger Bericht 7.



7 hiervon giebt uns Jacob Bobme ein Zeugniß. Dbkich er eines armen Bauers Sohn und ohne alle geste Runde geblieben war, flingen boch in ihm biefelm Tone nach, welche wir von ben wiebertauferischen Beitgenoffen Luther's, von Theophraftus : Paracelfus und Balentin Weigel vernommen haben. 3m Jahre 1575 m Alt-Seidenberg nabe bei Gorlit geboren lernte er in ber Soule nur nothburftig lefen und foreiben und buitte bas Bieh bis er zu einem Schuhmacher in bie Lehre gethan wurde. Rachbem er feine Lehrzeit hinter fich batte, wanderte er einige Jahre nach Handwerfsgebrauch, wurde Reifter, und ließ fich au Gorlig bandlich nieber, wo er mit Frau und Rindern ein untabelhaftes, friedfertiges und frommes Leben führte. Schon in feinen Anabenfabren hatte er wunderbare Gesichte gehabt. Sie wiederholten fich in späterem Alter zu verschiebenen Malen und verfesten ihn in eine Stimmung von anhaltenber Dauer, fo dag er bas Innere ber Dinge burch ihre außere Gefalt hindurch gu erschauen, ihre Krafte gu feben, die Sprache ber Ratur zu verftebn glaubte. In Folge einer

folden Bergudung fcrieb er 1612 feine erfte Schrift, Morgenröthe im Aufgang. Sie wurde von einem Abligen feiner Befanntichaft in Abfdrift genommen und verbreitet. Dem erften Beiftlichen ber Stadt gab fie Anftog. Von ber Rangel berab ließ er feinen Gifer gegen Bobme aus und ber Magistrat wurde baburd veranlagt gegen ben Stillen im Lande ju untersuchen und ihm ferneres Schreiben zu verbieten. Sieben Jahre hielt Bobme fich gurud. Doch verbreitete fich indeffen ber Ruf bes Bunbermannes, wie ihn feine Freunde nannten, über bie Laufis, Solefien, Sachsen; aus ber Begend von Nurnberg famen bie Erfundigungen nach bem ungelehrten Manne, ber aller Sprachen funbig fein follte. Seine Bebenten, ob er gegen bas Gebot seiner Obrigfeit ichreiben burfe, Rach einer neuen Bewegung feines ließen fich beben. Beiftes fing er nun an eine ziemliche Anzahl bon Schriften nieberzuschreiben und fogar bruden zu laffen, unter beftanbiger Anfechtung ber Beiftlichfeit, in Befar von ber weltlichen Obrigfeit aus feinem Wohnorte vertrieben au werben, aber getragen von einem gebulbigen Ginn, welder ben außern Orbnungen bes geiftlichen und weltlichen Regiments fich unterwarf ohne in ihnen bie bochfte Richt. fonur für fein Leben ju finden. Gegen feine Biberfader batte er ein freies Wort, aber auch bemuthige Unterwerfung unter einen bobern Richterspruch, fo bag billige Theologen die Unfträflichfeit seiner Saltung nicht verfennen mochten. In einer unansehnlichen Geftalt gewann biefer Mann viele Bergen in ber fillen Gemeinbe, welche innerbalb ber protestantischen Kirche fich gebilbet batte, ja er erhob fich in ihr ju einem ftill verehrten Saupte, ohne

alle Mittel der Kunft, nicht in jähem Anlauf einer leisbenschaftlichen Bewegung, sondern nur durch den Schwung seiner Gedanken, durch die Macht einer fruchtbaren Phantasie und einer in sich befriedigten Seele. Er hatte Ruße seine Schriften zu versassen. In seinem Handswerke war er heruntergekommen; von seinen Freunden wurde er unterstützt. So hat er in den 5 Jahren von 1619 bis 1624, wo er stard, nur durch seine Schriften und durch Unterhaltungen, in welchen man seinen Untersicht suchte, für die Berbreitung seiner Denkweise gewirft.

Der bofartigen Gelehrsamkeit ift Bobme ein Stein bes Anstofies. Dbne Schulgelebrsamkeit weiß er tiefer in bas Wesen ber Dinge einzubringen als andere, welche von ber Meinung aller Welt wiffen. Er ift ein Beweis bavon, wie viel die Seele ohne funftliche Beibulfe gu finden weiß, wenn fie eifrig sucht. Aber auch bavon giebt er ein Zeugnig, burch wie viele verborgene Canale ber Menich mit ber Stimmung und ber Bilbungsftufe feiner Beit ausammenbangt. Wie weit er auch abwarts von bem Strome bes wiffenschaftlichen Berfehrs wohnen mag, wenn er nur wiffenschaftlichen Sinn bat, biefer Strom ergreift ibn bod. Bobme faßte bie Aufgaben ber Bifsenschaft, in beren Berftanbnig er fich hineingearbeitet batte, in einer Beise auf', welche ber Theosophie seiner Beiten febr nabe liegt. Es ift zweifelhaft, ob er que ben Schriften ber Theosophen geschöpft bat; in feinen Berfen wird nur die Bibel ermabnt; aber ohne 3meifel hat er aus munblicher Überlieferung Runde von ben thece. sobbischen Lebren erhalten. Seine Schriften zeugen bas

von, daß er nicht ohne Nachhälfe feiner Freunde mar. Sein Biograph, Abraham von Frankenberg, ber im vertrauten Umgange mit ihm lebte, perrath uns ben Rreis ber Bebanten, in welchem feine gelehrtere Umgebung lebte, indem er auf die Zeugniffe bes Dionyfius Areopagita, ber Deutschen Myftifer, bes Nicolaus Cusanus, ber neueren Platonifer, bes Paracelsus sich beruft. nennt une überbies Argte und Chemfter, mit welchen Bohme in Berfehr fand. Gewiß fcopfte Bohme aus ben Tiefen feines gottfeligen Gemuths die Anschauung ber Dinge, welche feinen Lehren jum Grunde liegt; aber indem er fie ju einem Berftandniß ber Welt in ihren phyfifden Erscheinungen und in ber Befdichte ber Bolfer ausbreiten wollte, mar er genothigt ju einer Reihe von Überlieferungen, welche nur in verworrenen Umriffen ibm vorschwebten, seine Buflucht zu nehmen. Dag ihm hieraus ein buntes Gemisch phantaftischer Bilber und Deis nungen hervorging, war unvermeiblich. Es mare leicht ibm seine Irrthumer und Wibersprüche in ber Physit und in ber Geschichte nachzurechnen; man fann ihm nachweis sen, wie er an Zerrbilbern fich abarbeitete, indem er unter ber Sulle ber wirflichen Welt, welche fich jur liberficht au bringen ibm jedes ungetrübte Mittel fehlte, ihren tiefern Rern zu erschauen fich vermaß; aber man wird mit seinen voreiligen Bliden in verborgene Geheimniffe fich verfohnen, wenn man bie findlich fpielende Geele verftehn lernt, welche nur Figuren ber Wahrheit in ihrer bichterischen Phantafie zu deuten und anzudeuten versucht. Die Beise feiner Bildung verset uns in jene erften Ans fange ber Biffenschaft gurud, in welcher noch feine Littes

ratur war, in welcher man noch mit findlichem Glauben an ber mundlichen überlieferung bing. Dit Unrecht wurde man es ibm als feine Schulb anrechnen, bag er bie Überlieferungen ber Paracelfischen Schule nicht mit ben Augen bes 3weifels betrachtete, sonbern fie in feine phyfifche Beltanschauung zu verarbeiten suchte. Auch in bie Zeiten verfest er uns zurück, wo die Philosophie fich aft aus ber Poefie berausarbeiten follte. Er ift wie eine verspätete Frucht in der Reife der Zeiten, in welcher er auftrat, nur barans zu erklären, bag er aus ben tiefern Shichten ber Gefellichaft hervorging, welchen nur in fparlicher Weise bie wiffenschaftliche Bildung gufließt, nur beswegen unferer Beachtung werth, weil er ben gefunden Trieb verrath, welcher aus biefen Schichten berauf uns noch immer weiter frifches Leben zuführen foll. Stellung gemäß hat ber philosophische Bebante, welcher bei ihm burchbrechen will, auch nur wenig in seiner Beit gewirft, aber zu einer fünftigen Entwicklung zu wieberholtenmalen angeregt, welche boch in einer andern Beife, ale er ahnden fonnte, fich Bahn brechen follte.

Jacob Böhme war in innern religiösen Erregungen ausgewachsen. Der christlichen Lehre verdankte er die ersten Ausschlüsse über die Gegenstände seiner Sehnsucht. Die Bibel war die Hauptquelle seines Unterrichts. Wie hätte er nicht in seiner gläubigen Seele an diesem Grunde sesthalten sollen? Aber er sah die Theologen in Streit über die Auslegung des göttlichen Wortes. Er sah die sirchliche Welt mit Haber und Zwietracht erfüllt. Wie hätte das seiner friedlichen Seele gefallen können? Wir sin-

ben ibn nun in einem innern Aufruhr gegen bie bestebenben Es geht ihm wie bem Pico von Miranbola; um Frieden ju haben muß er felbft Rrieg beginnen. verbammt ben Krieg, bie weltliche und geiftliche Dacht, welche ibn erregen; er verbammt bie fteinernen Rirchen, bie Buchftabendriften, bie hofartigen Theologen, ben Beig, welcher über bas nothburftigfte Eigenthum binauslangt, alle bie Laster, welche ben Unfrieden unter ben Das ift ber Rampf feiner Seele, wel-Meniden faen. den er, wie friedfertig er auch ift, boch nicht überwinden fann. Bis in fein Innerftes reicht er hinein. In ibm bat er bie Tiefen seiner Seele burdwühlt und ift zu bem wunderbaren Bau feines Spflems gefommen, welcher von einer erftaunlichen Arbeit seiner von außen nur wenig unterftusten Bebanten zeugt, aber freilich auch aus febr ungleichen Beftandtheilen ausammengesett ift. Bu einer religiofen Beruhigung über bas Elend ber Belt ift er gefommen; aber bennoch flagt er Gottes Born und Grimm an, welcher ber Grund biefes Elends ift. Gottes Borfebung wird auch diefe Dinge gewollt haben, welche Bohme verabfceut; aber bennoch fie emporen unfere Scele. Da muffen wir uns felbft bezwingen; wir muffen unfer. Gemuth in reinere Lufte erbeben. Böhme glaubt fo im Rerne ber Dinge die Berfohnung ju ichauen, welche im Berben begriffen ift. Er glaubt ber Geschichte auf ben Grund , ju bliden, welche nun balb eine Benbung ber Dinge Mit einer findlichen Liebe bangt er berbeiführen wirb. an ber Ratur, ber friedlichen, beren Beftalten er gu burchschauen meint; auch an ber gewaltigen und grimmigen Natur ärgert er fich nicht; sie ift bagu bestimmt bie Ge-

١,

richte Gottes, die Scheidung ber Dinge jur Reife ju brin-Die finnlichen Bilber, welche bie Ratur ihm bietet, verflicht er mit bem geiftigen Proceg ber Geschichte, mit ben sittlichen Begriffen, in welchen bie Geschicke ber Welt fich ihm barftellen; aber in bem bunten Spiel seiner Bilber, seiner Begriffe ift es julest boch nur ber Paracelfifche Scheidungsproces, welchen er zu Tage bringt. len Menfchen möchte er Gerechtigfeit widerfahren laffen, auch ben Juben, Turfen und Beiben, benen er ihr Butes nachrechnet, die wohl eben so gut und beffer find als bie Scheinchriften; aber bennoch betrachtet er bie Bilbung und bie Biffenschaft, in welcher wir votwarts gefommen find, nur wie feine Biberfacher und ftellt, fich mit bem fleinen Sauflein ber Seinen, welchen er bie bisberigen buntlen, nur ungenügenden, ja verfälschten Offenbarungen beuten will, ben großen Ordnungen entgegen, in welchen er bie Schidungen Gottes zu seben fich boch nicht . enthalten fann. Er bat ein Bewußtsein bavon, bag alle 3mede burch Mittel betrieben werden muffen; aber er ift nicht im Besit bieser Mittel; ba muß er sich benn entschließen fie entbehren zu tonnen und barauf vertrauen, bag ber 3med, unfer Gott, une nicht fern, fonbern allen gegenwärtig ift und auch im schwachen Wertzeug fich offenbaren fann. In biefer Aberzeugung ichreibt er fich ein Shauen ber Offenbarungen ju, welche noch nie offen ju Tage gefommen, wie wunderbar es ihm auch scheinen mag, bag Gott einen einfältigen Mann bagu fich erwählt bat bas ju offenbaren, mas vom Anfange ber Welt verborgen mar. Gott ift ja felbft einfältig. Wie ber Geift Gottes formlos in ben Aposteln gewaltet bat, so waltet er noch

Wenn ibn feine Wiberfacher fragen, woher er Runde habe von Dingen, bie feines Menfchen Auge geschaut hat, fo antwortet er, wohl fei er babei gewesen, zwar nicht als biefes 3ch, welches er fest ift, aber im Wefen ber Seele und bes Leibes, welches Gott bem erften Menschen schenkte; jest aber febe er alles bies im Geifte Chrifti und Chriftus in ihm wiffe es. feine Feber aus bem Schauen gefdrieben 2). Es ift freilich ein Wiberspruch, bag er bie Mittel insgesammt für nothwendig und boch fich ohne fle bas Bochfte für moglich halt; aber biefer Biberfpruch wird ihm baburch verbedt, bag er eine boppelte Scheibung forbert, bie Scheis bung ber Dinge, bamit in ibr bas Gine offenbar werbe, und bie Aufhebung biefer Scheibung burch eine Scheis bung bes Guten und bes Bofen, und bag er in ber lettern begriffen barin auch bie erstere zu begreifen glaubt. Denn bie gegenwärtige Zeit scheint ihm schlimmer als alle vergangene Beiten; fie ift vom Glauben gewichen; fie bat ben alten Schaben fliden wollen und ift barüber nur in ärgern Schaben getommen; aber alles bies Flidwerf foll nun befeitigt werben; bas Bofefte muß bes Beften Urface fein; wir find so weit gekommen, daß wir von ber Spige bes Bofen jum Guten umtehren muffen; baher nahet ber Tag, welcher bie Enticheibung berbeiführt

<sup>1)</sup> Morgentöthe im Aufgang 9, 48; 10, 53; 14, 38 ff.; mysterium magnum 28, 52.

<sup>2)</sup> Myst. magn. 5, 15. Darum mag ein einiger Wille in biefem Quellbrunn schöpfen, so er göttlich Licht in fich hat, und die Unendelichteit schauen, aus welchem Schauen diese Feber geschrieben hat. Ib. 9, 1; 18, 1.

und alles foll nun offenbar werben 1). Da glaubt er nur nothig zu haben bas Bofe von fich zu thun um bes Guten in feiner Fulle theilhaftig ju werben. Die weltlichen Mittel find wohl nothig gewesen; aber fie find nun verbraucht; ju ihnen, ja ju bem Bofen, welches jest beseitigt werden muß, rechnet er auch die Biffenschaft, bie Buchstabentheologie und ben Sochmuth, mit welchem Er predigt nun im Geifte ber ftillen Befie erfüllt. meinde die Gelaffenheit, bas Ablegen aller Eigenheit. In bieser Reinigung ber Seele will er bie Krüchte aller Beit ernbten. Denn nachbem nun bie außerfte Spige bes Bofen gefommen, nabet ber große Scheibungstag, wo die Elemente gesondert, das Bute und bas Bofe geschieden werben sollen und in ber Erwartung bieser Dinge muß sich auch ber Beift regen, welcher bie fommenben Dinge fieht und barin bie Deutung ber alten Rathfel findet.

Bir sehen, es ist kein ungewöhnlicher Fehler, welcher ihn zu seiner Behauptung die Wahrheit zu schauen fortreißt; es ist die alte Berwechslung, welche im unmittelbaren Bewußtsein unseres Grundes und unseres verhießenen Zweckes die Gegenwart oder wenigstens die Nähe
bes schon zur Wirklichkeit erfüllten Zweckes erblickt. Bei
Böhme tritt diese Verwechslung ohne fünstliche Verblendung, in voller Natürlichkeit ein. Er kann sich nicht
benken, daß Gott diese Gräuel noch länger dulden könnte;
er sieht das Gericht nahen; das Licht, welches alles
scheibet und vereint, es vollzieht sich in ihm. Wir werben es dem ungelehrten Manne, welcher die Nittel der



<sup>1)</sup> Der Weg zu Chrifto IV, 2, 52; Morgenröthe Borr.; 26, 117 ff.; myst. magn. 10, 62; 11, 1 ff.; 27, 58.

Wissenschaft nur wenig ermessen hat, nicht zu hoch anschlagen dürsen, wenn seine Phantasie sie überspringt, wenn er im Fluge glaubt erhaschen zu können, was nur die Frucht langer Arbeit ist. Wenn er auch sonst sich sagen muß, daß wir nur durch Arbeit und durch die Zeit hindurch zur Ewigkeit vordringen können 1), so lebt er doch der Überzeugung, daß jest der Zeit genug geschehen sei, daß nun die Vollendung der Zeiten nahe, wo die göttliche Magie sich offenbaren müsse und die Vereinigung der natürlichen Wissenschaft mit der übernatürlichen Gnade sich vollziehen werde. Im Glauben meint er seinen Willen mit Gott vereinigen und Gottes Kraft und Wort in seinen Willen einnehmen zu können 2).

Aber mag er auch ben Dünkel unserer Wissenschaft niederschlagen, wenn das uns nöthig sein sollte, sonst werden wir nicht vermeinen, daß wir große Früchte der Wissenschaft aus seinen Lehren ziehen könnten. Nachdem wir über den Mann gesagt haben, was zum Verftändniß seiner Persönlichkeit gehört, bleibt uns nicht viel übrig, was seine geschichtliche Stellung zur Vergangenheit und Jufunft uns abwerfen könnte. Da seine Auffassung der frühern Lehren nur durch Vermittlung der mündlichen überlieferung geschah, ist auch keine seste Gestaltung in der Fortbildung des Frühern bei ihm zu erwarten. Es ist zwar unzweiselhaft, daß er aus den Quellen schöpfte, welche wir früher angeführt haben, besonders aus den Lehren der Theosophen in der Weise des Paracelsus, von

<sup>1)</sup> Myst. magn. 10, 1 f.; 53, 16.

<sup>2)</sup> Ib. 11, 1 ff.; 36, 6; 68, 2 ff.

welchen seine ganze Auffaffungeweise ber Phyfit ausgebt; aber man barf in allen seinen Bedanken nur ben niedrigften Grad ber Unterscheidung poraussegen. So wie schon Paracelfus und andere Zeitgenoffen bas Phyfifche und bas Sittliche hatten in einander laufen laffen, fo finden wir auch bei Bohme nur in einem noch ftarfern Grabe biefe Berwirrung. Er fieht in ben naturlichen Rraften nicht allein Symbole, sonbern auch Rrafte bes sittlichen Lebens; bie Barme ift ibm Grimm, bas Licht Freundlichfeit und Liebe; und umgekehrt erblickt er auch wieder in ben Entwidlungen unseres sittlichen Lebens Rrafte ber Ratur; Sag ift ibm Kinfterniß, Begierbe Sale, Angft Aus biefen Umbilbungen bat er fein Arg. Die Naturerscheinungen benft er als Gutes ober Bofes und Butes und Bofes werben ibm ju Raturerscheinungen. Eben fo mifcht er Geiftiges und Rörperliches in einander. Es ift bochftens ein Grabunterschied, bes Feinern und bes Grobern, welchen er zwischen beiben annimmt, wie benn felbft ber Unterschied amischen Gott und feinen Geschöpfen nur baburch bezeichnet wirb, bag bie forperlichen Qualitaten, welche in Gott feiner find, in ben Beschöpfen berber fich barftellen um jum Bestande und jur Anschau-Die Unterscheidung ber innern lichkeit zu kommen 1). Erfenntnig unfrer felbft von ber außern Empfindung bes

<sup>1)</sup> Morgent. 13, 79. Die herbe Qualität, die zeucht das ganze körperliche Wesen der Gottheit zusammen und halt es und vertrocknet es, daß es bestehet. Ib. 108. Der Schöpfer hatte aus den Ursachen den Leib eines Engels trockner zusammencorporirt, ass er in seiner Gottheit war und blieb, daß die Qualitäten sollten harter und derber werden. Ib. 14, 10; myst. magn. 6, 4.

uns nur Angekommenen, welche bei Weigel eine fo große Rolle spielte, ift bei Bobme nicht zu suchen, vielmehr fließen ihm sinnliche Wahrnehmung und Berftand gang in einander und die Dinge follen einander ihr Befen in finnlicher Beise mittheilen 1). Bir wurden ihn falfc beurtheilen, wenn wir hieraus foliegen wollten, bag ibm jene Unterschiede gar nicht beftanben, ja bag er fie leugnen wollte. Sie find ihm nur ju feiner beutlichen Erfenntniß berausgetreten. Die finnliche Auffaffung genügt ihm nicht; bem Rern ber Dinge will er nachfpuren, allen Dingen auf ben Grund feben. Die grob finnliche Genugfamfeit am Außerlichen und Rörverlichen weift er weit von fich; feine Unichauung will burch bie Bulle ber Dinge brechen; ben innern Berftand ber Sprache, ber Schrift will er gewinnen; aber er erfennt auch, bag Mittel nothig find und weiß fie vom 3wede nicht ju Da außert er benn wohl, unter ben forperlichen Dingen, welche er nennt, follte ein geiftliches Wefen verftanben fein 2); aber bie finnlichen Bilber, mit welchen er fpielt, spielen nicht minder mit ihm und zu einer miffenschaftlichen Berftandigung über Die geiftlichen Dinge, welche er fucht, vermag er in ficern Unterfceis bungen nicht vorzubringen.

- Digitized by Google

<sup>1)</sup> Myst. magn. 5, 14. Diefer Schall bes Hörens, Sehens, Fühlens, Schmedens und Riechens ist das wahre verständliche Leben; benn so eine Kraft in die andere eingehet, so empfähet sie die andere im Schalle; wenn sie in einander dringen, so erwecket eine die andere und erkennet eine die andere. In dieser Erkenntnis stehet der wahre Bersand, welcher ohne Bahl, Maß und Grund ist, nach Art der ewigen Weisheit als des Einen, welches alles ist.

<sup>2)</sup> Ib. 6, 4.

Bas ihn von feinen theosophischen Borgangern unterscheibet, beruft hauptsächlich barauf, bag er bas Rathsel bes Gegensages zwischen Gutem und Bofem tiefer ju ergrunden fucht und beswegen ben Brunden ber Schöpfung In biefe Untersuchungen wuhlt er fich ein und vergift barüber bie Sage, welche er boch auch nicht felten einschärft, bag alle Creatur Bott nur in ber Natur erfenne und wir nur vom offenbarten Gott reben fonnen; benn bie Seele gebore ber Natur an und baber tonne ihr Gott nur burch die Natur offenbar werben 1). Diesen Sagen arbeitet ber Bebante entgegen, bag wir nicht ablaffen burfen auch der Abbangigfeit ber Geschöpfe ju gebenken und also einen Grund ju fegen, welcher über ber Ratur und jebem Beschöpfe ift. Dag wir einen folden und zwar einen einigen Grund ber Welt zu benfen haben, welcher von ber Belt verschieden ift, bavon ift Bohme von vornberein überzeugt. Die Belt fieht nur in Abbangigfeit, in Rraft ibres Grundes; fie ift zeitlich, im Ewigen gegründet, in welchem auch Bofes und Gutes gegrundet fein muß 2). Daber tommt Bohme von bem Gedanken an den Urgrund ber Dinge nicht los, beffen Selbständigfeit er nicht in 3weifel ziehen fann und beffen Bebanten er auch in biefer Selbständigfeit festbalten ju muffen glaubt. Gott ergiebt fich nicht in die Ratur. Er

<sup>1)</sup> Ib. 3, 18. Denn außer der Natur ift er (sc. Gott) allen Creaturen verborgen, aber in der ewigen und zeitlichen Natur ist er empfindlich und offenbar. Ib. 5, 10. Die Wesen sind seine Offenbarung und davon haben wir allein Macht zu schreiben und nicht von dem unoffenbaren Gott. Ib. 53, 16.

<sup>1)</sup> Ib. 8, 15; 24.

Gefch. b. Philof. X.

- besteht für fic, wenn auch feine Person, fo boch ein 3d. ein Berftand, welcher über allen Dingen fieht und nicht in ben ichopferischen Willen aufgeht 1). hieraus fliegen alsbann viele Sage, in welchen Bobme bas Sein Sottes für fich und ohne Beziehung gur Schöpfung barguftellen fuct. Gie foliegen fich theils an die Trinitatslehre an, über welche er boch nicht febr rechtgläubig fich außert 2), theils an Überlieferungen ber Platonischen Schule, in welcher Gott als bas Eine, gleich bem ewigen Nichts, als Abgrund und Ungrund bezeichnet wird 5). Die Bilber, in welchen Bohme biefen Gebanten bes verborgenen Gottes ausführt, indem er ibn balb an bie menschliche Borftellung berangieht, bald febe menschliche Borftellung von ibm gurudftößt, beweisen nur bas Grubeln feines Berftanbes, in welchem er bas Bild Gottes fich auszuweben bemubt ift. Er verleiht ihm Leben; er lagt Gott ein ewiges Spiel ohne Anfang und Ende in fich felbft, in feiner Einbildungsfraft fpielen, um fich beschaulich ju werben in einem Gegenwurf, um fich felbft fich zu offen-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Ib. 6, 1; 53, 16. Der göttliche heilige Ens ift nicht der Ratur. Ib. 53, 18; turzer Ertract des mysterii magni 2. Er (Gott) hat nichts, das er fassen kann, als nur das Ein, darin fasset er sich in eine Icheit. Morgenr. 3, 11. Richt mußt du denken, daß Gott im himmel und über dem himmel etwa stehe und walle, wie eine Kraft und Qualität, die keine Bernunft und Bissenschaft in sich habe, wie die Sonne. — Rein so ist der Bater nicht, sondern er ist ein allmächtiger, allwissender, allehender, allehender, allehender, alleichender, alleichender,

<sup>2)</sup> Myst. magn. 7, 5; 11.

<sup>3)</sup> Ib. I, 2; 8.

Biel ftarter aber tritt ber Gebante Gottes bervor in feinen Begieburgen jaur Schöpfung. Bobme mag Gott nicht ohne feine ichibeferische Kraft fich benten. Wenn er es and zuweden vergißt, daß er von Gottes unoffenbartem Befen nicht fcreiben tonne, alebalb erinnert er fich boch wieber baran und ba finbet er nun feine Offenbarung fo eng mit feinem Befen und feiner Bahrbeit verbunden, bag beibe ungertrennlich find. feine Offenbarung in ber Schöpfung ware Gott fich felbft nicht offenbar 2). Da erscheint ihm nun bie Schöpfung nur wie ein Spiel ber Rrafte in Gott, welche in ewiger Liebe fich umfangen; in Gott ift ein ewiges Gebaren und Schaffen; bas Schaffen boret nicht auf; bie Ratur erzeuget fich in Gott aus feinem Willen, welcher ein Begehren in fich bervorbringt und die Schöpfung im Spiel ber in ihm liegenden Qualitäten entftehn läßt 5). Dieser Bebanke eines ewigen Lebens in Bott, in welchem Gottes Natur fich bewegen und bie zeitlichen Dinge erzeugen foll, geht in ben mannigfaltigften Bilbern burch bie Lebre Bobme's bindurch.

<sup>1)</sup> Ib. 1, 5; 4, 7. Richt ift zu verstehen, daß Gott einen Anfang also nehme, sondern es ist der ewige Anfang des geoffenbarten Gottes. Kurzer Ertract 3 f.; pon der Gnadenwahl 1, 14.

<sup>- 2)</sup> De signatura rerum 16, 2; myst, magn. 5, 10. Sonst so ich sage, daß Gott sei in seiner Tiese, so muß ich sagen, er ist außer aller Ratur und Eigenschaften, als ein Berstand und Urstand aller Besen; die Besen sind seine Offenbarung und davon haben wir allein Macht zu schreiben und nicht von dem unoffenbaren Gott, der ihm boch auch selber ohne seine Offenbarung nicht erkannt ware.

<sup>3)</sup> Ib. 3, 4 f.; 6, 4; 11, 9; Morgent. 11, 49 ff.; vom breis fachen Leben bes Menschen. 4, 64.

Dit biefen Bilbern beidaftigt erflart er fic auch gegen bie Lebre von ber Schöpfung aus bem Richts. Auf ben alten Sat fich betufent, bag aus nichts nichts werbe, forbert er, bag febes Ding feine Burgel habe; waren nicht bie feben Geifter ber Ratur von Ewigfeit gewesen, fo mare fein Engel, fein himmel und auch Freilich lebrt Bohme aud, feine Erbe geworben 1). Gott habe nicht aus. einem Etwas bie Dinge erschaffen; aber es brudt bies nur bie alte Lebre aus, welche wir von Johannes Scotus ber tennen, bag es bas Richts ber göttlichen Ratur fei; aus welchem alles geworben 2). Bott macht bie Geschöpfe aus fich felber; alles ift aus ihm gebilbet; wenn er bie besondern Geftalten ber weltlichen Dinge verförpert, so wird bies wie ein Busammengieben feiner Ratur beschrieben. Da jog bie berbe Qualität den Salniter ber Ratur zusammen und vertrodnete bie Dinge; fo werben bie Engel, fo bie irbifden Befchopfe 3). Die bamit, bag bie Ratur Gottes bem Berben ber Schöpfung Preis gegeben wird, feine unwandelbare Wahrheit bestehen fonne, barüber macht fich Bohme fein Bebenfen. Man wurde ihm aber auch Unrecht thun, wollte man meinen, er gebe bierüber bie ewige Babrbeit Gottes auf. In ber Ginfalt feiner Dentweise magt er nur feine Worte nicht bogmatisch genau. In allem fieht er bas ewige Spiel ber gottlichen Rrafte, burch welche bas Nichts bes göttlichen Berftanbes in bas Etwas eins geführt werben foll, bamit bie Creatur ihr Etwas in

<sup>1)</sup> Morgent. 19, 55 f.

<sup>2)</sup> De sign. rer. 14, 7; 14.

<sup>3)</sup> Morgent. 7, 4; 12, 2; 13, 108.

das Michts wieber einführe 1906 Det Unterschied muschen Geschöpframd Schöpfer bleibet affint bestehn, menngleich er die Glieber bestellten indrinandershinkberspielen läßt:

Eine vieligrößere Schwierigfeit würde ihm ver Unterfcbieb meifchen Gutein und Willem maden; auf ibm berubt ber Rampf : feittes Immern pichet Streit mit feines Bett, mit begi-Belty in welcher er teben unfichen mödrfe ihm Zweifel edregen, ob Diefe Welt in ber allmächinen Gate Gottes ihre Murgel babe, Mer follte nicht biefalbe Manier, bie Glieber ber Gegenfate in einander binaber fpielen zu laffen, and aber biefba batteften Gegenfas herr werben ? Done Zweifel. ifim Berfranen mit biele feine Maufer fleht: Bohme nicht fan zu behaupten flibag Gott Gutes und Bofte feige Simmel aund Bulle gegenest in seiner Liebe, vieses in feinem Bonn Do' Both Grites Rorn, nicht allein wie er bas Bose fraft, fonbern anch wie er im Bofen maltet , ift viet bie Rebe in Bohnne's In ber getilichen Reafti liegt verborgenneine Schriften. berbe Qualität, ein Zodingutell," aus meldem bas Bofe geboren wird 3). Da ift ihnt fest Zweifel; daß Gott and in ber Solle ift; nim allem Bolen ibultet. mier, leat Gott zwei Eigenschaften bei, bent Born ober bier ewige Ratur., aus welcherabie Schopfung bemorgeht fuundabie



<sup>1)</sup> Myst. magn. 24, 26 f.

<sup>2)</sup> Ib. 8, 24. Denn ber helligen Belt Gott und ber finstern Belt Gott sind nicht zween Götter; es ist ein einiger Gott; er ist selber alles Wefen; er ist Boses und Gutes, himmel und hölle, Licht und Finsternis, Ewigleit, und Beit, Anfang und Endez wo seine Liebe in einem Wesen verborgen ist, als da ist seln Jorn offenbar.

<sup>3)</sup> Morgent. 8, 15 f.

Liebe, burch welcht bet John ober bier Abent bestänftigt wird. Dabet gestoht Böhndichturszu, inlicht won seinem Jorne, sonbern dinisses einen Lieben und Gitte heißt Gott-Gott und beide Eigensthafften wedeinigten sichtur ihm ders gestalt, daß sie untridad. Eille and Gute diddern; maisst seilles die bitdern; maisst seilles die bitdern; waisst seilles die bitdern weisen gestalt, daß sie beiden Kräfte, des Guten und den Bote biddern, daß die beiden Kräfte, des Guten und den Boten, daß die beiden Kräfte, des Guten und den Boten über die andere sich erhebt; sondern sie in einem ewigen speudigen Spiel der Eintracht einander sich gugesellen, also nalles unter der herrschaft der Liebe steht Julie

Man wird nicht fagen können, bas diese Lehre über Gutes und Boses ohne Freungen sich entwickelte. Zu weilen schoint ber Gegensatzwischen beiben ganz wie ein physischer gesaßt zu worden und um die Rothwendigkeit besselben zu beweisen beinft sich alsbann Böhme nur auf die alte Lehre, daß in der Welt der Gegensatz micht sehlen dürse. Dhue Leid, mürde keine Freude, ohne Angst keine Luft sein; die Offenbarung des Lichtes hängt von der Finsternis ab. Diese Lehre wird im weitesten Umfange von Böhme geltend gemacht. Leib und Seele, Feuer und Wasser, Luft und Erde tvären das Eine ohne das Andere nicht; sie sind aber alle in dem einen Ur-

<sup>1)</sup> Apalog. wiber Ef. Stiefel '33. ...

<sup>2)</sup> Morgent. 2, 40; 14, 36; myst. magn. 8, 25. Run heißet er aber allein nach feinem Lichte in feiner Liebe ein Gott. Ib. 61, 37. Im himmel heißet er Gott und in der holle heißet er Born und ift doch im Abgrund, beides im himmel und in der holle, nur das ewige Eine und das ewige Gute.

<sup>3)</sup> Morgenr. 2, 36 ff.; 4, 6 ff.

fande eine 1). Dabei tann es nun auch nicht aushleiben, daß an allem Bofen noch Gutes gefunden wird; es gebort ia jum Dafein bes Guten, welches ohne fein Begentheil nicht sein würde. Es ift baber kein Ding in biefer Belt so bofe, es hat ein Gutes in sich; in feinem eigenen Princip, in welchem es lebt, ift es gut, aber anbern Dingen ift es ein Biberwille; barauf jedoch, bag es fo ift, beruht die Schiedlichkeit ber Dinge, bas Spiel ber Rrafte gegen einander und die Möglichfeit ber Offenbarung Gottes 2). Run besteht bas Bofe nur barin, bag die einzelnen Rrafte, welche fich im Gegenfan gegen einander zeigen, in ihrer Eigenheit fich erfaffen, von einander fich abfondern und nicht im ewigen Spiel ber gottliden Liebe in Gintracht und Gleichgewicht fich balten. Doch biefer Neigung bas Gute und bas Bose nur als einen phyfifden Unterschied zu betrachten ergiebt fich Bohme nicht ohne Wiberftreben. Er möchte bas Bofe ben Dingen Schulb geben, welche es in fic begen. Da gebenft er bes Sapes, bag alles in allem ift. Jebes Ding ift ein Bild ber Gottheit, trägt baber auch alle Eigenschaften in fich und ber Unterschied ber Dinge beruht nur barauf, bag in bem einen bie eine, in bem andern bie andere Eigenschaft überwiegt 3). Da follte fich nun auch

<sup>1)</sup> Myst. magn. 3, 22; 5, 7; 7, 15; 8, 26.

<sup>2)</sup> Ib. 10, 15; 61, 51. Ein jedes Ding ift in seinem eigenen Principio, darinnen es lebet, gut, aber den andern ist's ein Biberwille. Iedoch muß es also sein, auf daß eines im andern offenbar werde und die verdorgene Weisheit erkannt werde und in der Schiedlickeit ein Spiel sei, damit der Urgrund als das emige. Eine sur sich und mit sich spiele.

<sup>3)</sup> Ib. 2, 5 fr. .... Bas das Derr ift, idas impajauch des Untere

alles in feiner Gleichbeit und Einheit mit Gott faffen. 3m Reiche ber Finfernig bagegen fucht febe Gigenschaft nur ihre eigene Macht und ift gegen bie andere flachlich, raub und widerwartig 1). Da tritt nun freilich eine gang andere Anficht bes Bofen bervor, als wir nach ben frubern Aussagen erwarten follten. Das Bofe ift nicht eine besondere Kraft unter den Dingen, sondern alle Dinge und Rrafte find bofe, wenn fie vor ben übrigen in besonderer und eigener Dacht fich erbeben. Es giebt ba wicht Butes und Bofes, Licht und Finfternig, feine berbe und fuge, feine bittere und ftacliche Dualitat, fonbern biefe Berichiebenboiten ber Rrafte feben einanber nur entgegen, fofern fie in verschiedenen Graben bes Lebens fieben 2). In diesem Ginne wird von ben Geschähfen gefagt, bag in febem von ihnen Butes und Bofes fei, ein zwiefacher Trieb; nur bie Engel und die Teufel werben bieron ausgenommen, weit fie als bie augerften Enbuuntte fener Grabe, in welchen bie Dinge fich fcheiben und fich vereinen, gebacht werben 5), und auch in biefer Aus-(11 10) 47

und alle Creaturen diefer Welt find dasselbe. — Es ift nur eine einige Wurzef, daraus gules herkommt; es febeibet fich nur in ber Compaction, da es coagulirt wird.

<sup>1)</sup> Ib. 5, 6. Die Eigenschaften find (sc. in ber Binfternis) alle gang rauh und widerwärtig; fie suchen nicht das Eines, sondern ihr Auffleigen ihrer Macht.

<sup>2)</sup> Den Ausbruck Grabe gebraucht Bihme nach ber überlieferung feiner Borganger, ohne jeboch auf ihn großes Gewicht ju legen.

<sup>3)</sup> Morgenr. 2, 5. Es ift nichts in ber Ratur, ba nicht Gutes und Bofes immen ift; es waltet und lebet alles in biefem zwiefachen Trieb, es fet was es wolle, ausgenommen bie heiligen Engel und bie grimmigen Teufel nicht; denn dieselben find entschieden und lebt, qualificiet und herficht ein jeglicher in feiner eigenen Qualität.

nabme burfen wir wohl bie Borte Bobme's nicht in aller Strenge nehmen; benn er meint auch wicher, im Teufel fei noch Gutes und bas Befefte muffe bes Beften Urfache fein 1). Wiederum aber wurde man fich irren, wenn man bas Bofe, welches ben Dingen Sould gegeben wird, als etwas betrachten wollte, was in ibrer Babl ftanbe. Bielmehr bie Scheidung ber Rrafte, in welchen fie ihre Eigenheit für fich faffen, barf boch nicht ausbleiben; fie muß eintreten, bamit die Offenbarung Gottes fich vollziebe. In biefem Ginne wird gefagt, um Bottes Gute gegen ben Einwurf zu vertheihigen, bag fie bas Bofe nicht batte jugeben follen, anders babe es nicht fein können, benn es babe nicht ein Geschepf wiber Bott geftanden, fonbern Gott wiber Bott: Bott mußte feinen Gegenwurf haben, ber Wille bes Ungrundes mußte fic bem Ungrunde entgegenwerfen, damit in ber Schopfung Gott offenbar und fich felbft offenbar wurde 2) Genug bier erscheint bas Bofe boch nur als ein natürlicher Proces, in welchem bie Scheibung ber Dinge fich vollzieht, als ein nothwendiger Borgang, ohne welchen bas leben und bas Berftandniß in ber Schiedlichkeit ber Dinge gar nicht fein murbe.: Es wird in biefer Bebankenreibe weber als eine natürliche Beschaffenheit einer besondern Art ber Dinge betrachtet, noch als eine fittliche Entwick-

<sup>1)</sup> Myst. magn. 10, 62.

<sup>2)</sup> Morgent. 14, 72. Sprichst bu nun: Gott hatte ihm soken Biderstand thun, daß es so weit nicht ware kammen. Ja, lieber blinder Mensch es stand nicht ein Mensch oder Thier vor Gott, sone dern es war Gott wider Gott, ein Starker wider einen Starken. Kurzer Ertr. b. myst. magn. 3.

lung bes Willens, sonbern als eine natürliche Stufe bes Lebens, burch welche alle Dinge hindurch muffen um ihr selbständiges Sein zu gewinnen; auf dieser Stufe sollen sie nur nicht stehn bleiben, sondern sich auch weiter in der Einheit ihres Wesens und Grundes begreifen lernen.

Bon biesem Gesichtspuntte aus ftellt fich nun bas Bose bar als bas heraustreten ber besondern Dinge aus ibrem allgemeinen Grunde. Sie wollen ihr Eigenes babent fie wollen die Berrichaft an fich reißen, gur Borberrschaft über bie übrigen Dinge fich erheben und greifen beswegen auch in bas Bestehn anberer Dinge ein um fie in ihre Gigenschaft zu verkehren 1). hiermit wirb, ben Dingen ber Welt ein natürlicher Wille beigelegt, ber fich in ihren Berfen erweisen foll. Ginen folden Bilien haben alle Geschöpfe, guten und bofen Trieb; felbft ben Gefteinen foll er nicht abgesprochen werben. gute Bille aber offenbart fich in ber Rube, ber bofe in ber Beweglichfeit, welche boch auch fein muß, bamit bie Dinge ihr Leben haben; fie wird baber auch auf bas Beftirn gurudgeführt, welches nach ben Lehren ber Aftrologie über bie natürliche Geburt und bas leben ber Dinge Böhme sedoch betrachtet ben Willen nicht alwaltet 2). lein als eine Naturfraft, sondern faßt auch seine sittliche Bebeutung in bas Auge. Wie fehr ihm auch bie Schiedlichfeit ber Dinge und ihr Leben am Bergen liegt, bennoch ftrengt er fich an bie Möglichfeit zu benfen, bag alle biefe Scheidung ber entgegengefesten Eigenschaften in ihrer unruhigen Begehrlichfeit und Beweglichfeit nie-

<sup>1)</sup> Morgenr. 14, 63 ff.

<sup>2)</sup> Ib. 2, 3 f.; Myst. magn. 22, 23 f. ...

mals zu Tage gefommen, sonbern bag es geblieben mare bei bem freudigen Liebesspiel ber Rrafte in Bott; in welchem bie Schiedlichkeit ber Dinge und ihr Leben fich boch wohl vffenbart haben warbe, ohne bag irgend ete was aus feiner rechten Mifchung, aus foiner Temperatur berausgetreten mare. Er leitet s baber nur aus bam Kall Lucifers ab, daß es anders geworden... Aur daburch. bağ biefer in Hofart und Stolz fich erhoben um alle Belt, unter fich ju bringen; ware bad Bofe in bie. Welt gefommen 1). Daber wird auch auf bie Freiheit bes' Dillens bas größte Gewicht gelegt, sowohl für unfere Seele, als für bie Beifter, welche bie große Welt beberfchen. Aber wir muffen babei wohl bebenten, bag auch biefe Freiheit des Billens ein Glement des Welthroreffes iff, ja von ihr bie Entstehung ber Belt, in welcher wir leben, abhängig gemacht wirb. Wie manche Theologen vor ibm meint Bobme, bag erft burch ben Abfall ber Beifter die irbifche Schöpfung bedingt worden fei. Un bie Stelle Lucifers und feiner Scharen ift biefe irbifche Belt ale ber Bohnfig ber Menfchen geschaffen worden. Der Menfc foll bie Stelle Lucifere erfegen. Diefe neue Schöpfung wird nun von Bobme gang wie ein Raturproces beschrieben. Das Wesen ber verftogenen. Geifter entzündet und, verdichtet sich um die neue Welt zu geba-Beil fie boch in ihres Batere Gigenschaft bleiben, baben fie auch noch feine Fruchtbarfeit in fic. Aus bem Guten, welches noch in ihnen ift, erzeugt fich ein neues In einer abnlichen Beise wird aber auch bie Leben 2).

<sup>1)</sup> Morgenr. 14, 54 ff.; 63 ff.

<sup>2)</sup> Morgent. 17, 2 ff.; myst. magn. 10, 10 ff.

Entftehnng bes Bofen im Menfchen befdrieben. Menfc ift war in der Temperatur ber gottlichen Gigenicaften ericaffen worben; aber er wußte es nicht, bag Gott in ihm offenbar mare; benn bie Gegenfage waren in ibm noch nicht gur Erfenntnig bevausgetreten. mußte erft bas Bofe tennen lernen 1). Die brei Princivien, welche in ihm waren, bas gute, bas bofe und bas weltliche, gogen ibn an; bie Seele wollte fcmeden, wie es ware, wenn die Temperatur aus einander ginge, wie bie Hipe und die Kalte, das Nasse und das Trockene, bas barte und bas Baiche, bas Berbe, Gufe, Bittere und Saure und bie anbern Eigenschaften alle ihren besonbern Geschmad batten2 ). Da ift es nun aber nicht ber Bille bes Menfchen und feine Übertretung bes göttlichen Gebots, mas bas Bofe herbeiführt, fonbern es ift ber' Schlaf Abam's, mit welchem bas Bofe beginnt. Abam in Gottes Bildnig war, fonnte tein Schlaf por feine Augen fommen 5). Ein Rampf ber Rrafte in ibm bringt ben Abam zum Fall; seine Gunbe ift ein natürlis der Proces. Bir feben wohl, daß Bobme bie Freibeit bes Willens behaupten will, aber hinter feinem Begriff von ber Willensfreiheit verbirgt fich ihm bie Ratur, welche ben Weltproceg leitet; unwillfürlich fliegen ibm boch Natürliches und Sittliches in einander.

Wenn er num den Proces der Welt uns weiter enthillen will, so kommen wir aus biefer Berflechtung des Natürlichen mit dem Sittlichen nicht heraus. Er spielt

<sup>1)</sup> Bon ber Gnabenwahl 9, 15.

<sup>2)</sup> lb. 3, 34 f.

<sup>3)</sup> Myst. magn. 19, 4; bie brei Principien 12, 16 ff.; 13, 2.

mit ber Aftrologie, er fpielt mit ben demischen Glementen bes Paracelfus; alles bies bat ibm feine Gagenbilber in bem fittlichen leben bes Menfchen, in ber beiligen annb in ber weltlichen Geschichte, fo weit er von biefen Dingen Runbe bat. Bom Paracelfus bat er fich bie Lehre angeeignet, bag in bem leibe bes Denfchen, wie er aus bem Erbentloße gebildet worden, die ganze Ratur in einem Auszuge enthalten fei; ba ift ber Denfc eine fleine Belt, bie große Belt ift in ibm und Bohme ift von ber Soffnung burchdrungen, daß alles uns werbe offenbar wer-Mit bem Pargcelsus unterscheibet er auch bie ewige Seele in und von unferm verganglichen Leibe, in welchem aber bochein Ewiges verborgen fein foll, mit den Mpftifern benft er die Seele als ein Fünflein bes göttlichen Lichtes, als ein fleines Götterlein im unermeglichen Gott. In aller Mgtur ift ber Same Gottes, Die gottliche Natur, welche immerbar gebiert und alles jur Geftalt bringt, in einem beftanbigen Scheidungsproceg begriffen, damit alles offenbar werde, von innen hervordrängend jur Geburt um wieder gur Ginheit ju gelangen 1). Riemand wird erwarten, bag Bohme in folden Bilbern, welche er zu wiederholen nicht ermubet, uns eine vollftanbige Aufflarung über bie Entftebung ober bie Ratur ber Dinge bringen fonnte. Der Inhalt seiner Gebanten beruht allein auf einer allgemeinen Anficht ber Dinge; wo er fie zu einem Spfteme zu entwickeln sucht, da ftogen wir nur auf Überlieferungen, welche er in ber Unbefangenheit feines findlichen

<sup>1)</sup> Morgent. 4, 34 ff.; 26, 74; myst. magn. 8, 15; 20, 32; de sign. rer. 14, 8.

Geistes sich sinnlich zu veranschaulichen sucht, ohne daß eine bestimmte Gestalt vor der Beweglichkeit seiner Phantasie Festigseit gewinnen könnte. Rur einige Formen der Überlieferung bringen einen gewissen Halt in seine Darstellungen. Bon diesen ist es besonders der Glaube an die tiefe Bedeutung der Siebenzahl, welcher sich ihm eingeprägt hat. Die sieben Tage der Schöpfungswoche, die sieben Planeten und Metalle lassen ihn eben so viele Dualitäten oder Kräfte in der Gottheit und in der Schöpfung der Welt, eben so viele Zeiten in der Weltgesschichte annehmen. In diesen Zahlengleichungen ahndet er das Geheimnis der Dinge.

Dennoch muffen wir etwas genauer in bas Ginzelne bieser Phantafien eingebn um ben Ginn ber Anschauung, welche ihnen gum Grunde liegt, fo gut als möglich ju Die fieben Qualitaten, welche bie Elemente ber Welt bilben, werben in einem ungefaren überfchlage, benn an genaue Übereinftimmung feiner Schilberungen ift nicht zu benten, nach seinen Angaben in folgender Beife fic beschreiben laffen. Die erfte Qualitat ift berbe, bart und falt; fie besteht in ber Begierbe, welche aus bem Billen Gottes auffteigt; von ben chemifchen Elementen entspricht ihr bas Salz. Die zweite Qualität ift bitter, fachlich, wuthend; boch ichwantt Bobme am meiften in ihrer Befdreibung; auch als fuß bezeichnet er fie und ale Quelle ber Barmbergigfeit Gottes; er findet in ibr bie Beweglichfeit ber Begierbe, die Empfindlichfeit ber Sinne; ihr entspricht von ben Elementen bas Quedfilber. Die britte Qualität besteht in bem Rampfe ber beiben erften mit einander, indem fie fich ju burchbringen fuchen;

fie wird bie Angft genannt, in welcher bie feinblichen Rrafte fich gitternd bewegen; auch bitter beift fie und bie Schwefelqual; von den Elementen ift fie ber Schwefel. Diese brei erften Qualitäten werden bem Born Gottes augezählt, weil fie bie gefchiebenen Elemente barftellen, wiewohl alle biefe Qualitaten auch nicht rein fich icheiben, fonbern im Ginen verbunden fein follen. Mit ber vierten Qualität aber beginnt ber Proces, in welchem bie Dinge fich einigen, bas forperliche Wefen verlaffen und zur geiftigen Berbindung gelangen. Sie wird bas Feuer genannt und ber Geift ober bie Bernunft. ihr icheiben fich Born und Liebe, Sollisches und Simmlifces und fie giebt ben Ubergang ab aus bem niebern Bebiete in bas bobere. Auf ber einen Seite bezeichnet bas Feuer hofart und Born, auf ber ander Seite Lie besfeuer. Es wird barauf hingebeutet, wie bas Feuer bie festen Gestalten ber Ratur auflosen und zu bewegliden Geftalten bes organischen Lebens verbinden foll. Bas aber aus biefer Wirffamfeit bes Feuers fich erzeugt, ift bie fünfte Qualitat, bas Licht, bie Sanftmuth, welche mit bem Dle verglichen wird. Bohme benkt babei wohl an bas rubige Pflanzenleben; feine Bilber find aber ju unbestimmt, als bag fie an einer befonbern Geftalt ber Natur haften möchten; auch bas fiberifche Leben und bas Leben ber Metalle wird unter biese Stufe befaßt. Die fechte Qualität führt im Allgemeinen ben Namen bes Tones ober bes Schalles; bas Unterscheiben und ber Berftand wird ihr jugewiesen; aber aus ben Befchreibungen berfelben im Einzelnen finden wir vielmehn bie Offenbarung ber Dinge burch ben Sinn beraus, wie benn

Böhme zwischen Sinn und Berftand feinen feften Unterfcied au machen weiß. Unftreitig ift es bas finnliche leben, welches unter biefem Grabe verftanben wird; es fehrt aben auch in ben. Beschreibungen besselben bie Bergleichung mit bem Quedfilber wieber, nur bag es bier in einem höhern Sinn, als juvor, als lebendiges Quedfilber, gefaßt werben foll. So gelangen wir nun zu ber letten, fiebenten Qualitat, in welcher bie Offenbarung ber gottlichen Rrafte fich vollenben foll. Dies ift bie Stufe bes Menfchen. Bas bie feche erften Geftalten im Beifte find, bas ift bie fiebente im begreiflichen Befen, als ein Gehäuse aller übrigen ober als ein Leib bes Beiftes, barinnen ber Geift wirfet und mit ben übrigen Bestalten spielet. Diefer Leib wird auch bezeichnet als bas Wefen und ber himmel, welcher alles umfaßt, als bas himmlische Baffer, welches bie ganze Belt umgiebt, genug als die Gesammtheit ber Offenbarung 1). bas Syftem ber Natur, welches uns Bohme entfalten will, nicht im Bertrauen auf fich, aber im Bertrauen auf ben beiligen Geift, welcher ben mabren Philosophen und Naturfundigen macht, in ber Ratur ben Leib Gottes erfennen und bis in bie tiefften Tiefen ichauen lägt 2). Diese fieben Qualitaten ber Natur geboren gufammen in ungertrennlicher und ununterscheidbarer Ginheit um Gott au offenbaren 3). Um in ihnen bie Schöpfung recht gu betrachten, bazu bedürfen wir nicht mehr als ein göttli-

<sup>1)</sup> Bergl. Morgenr. 8-11; myst. mag. 6, 14 ff.; 10, 18 ff.

<sup>2)</sup> Morgenr. 2, 11 f. .

<sup>3)</sup> Myst. magn. 6, 22.

ches Licht und ein Anschaun. Sie ift gar wohl zu ers forschen, bem erleuchteten Gemuthe gar leicht 1).

Nicht fo leicht möchte es icheinen bie verworrenen Rathfel diefes Syftems ber Ratur ju lofen. Seine Gingelheiten bilben ein Bebicht, welches lange fich fortgebilbet bat in Schrift und Sage, bie es biefe neuefte Befalt angenommen bat. Rur in feinen allgemeinften Bugen fcimmert ber philosophische Gebante burch. wohl Bohme felbft einen ber carafteriftifden Buge uns verlöschen will, indem er uns warnt nicht die eine Gigenschaft vor ber anbern, bie erfte vor ber letten zu nehmen, fondern auffordert fle alle zusammenzudenten, so bag bie lette auch bie erfte sei 2), so konnen wir uns boch bie Ordnung bes Syftems nicht verruden laffen. Barnung bezeugt nur, bag wir in bem verborgenen Gott alles in ewiger Gemeinschaft benfen sollen; in ber Offenbarung Gottes muß bagegen bie Ordnung ber Zeit und bie gesehmäßige Aufeinanderfolge ber Gebanten berichen. In ber Folge ber weltlichen Dinge follen wir alsbann auch bas Ewige schauen; benn biefer Zeit Wefen und Leben ift anders nichts, als eine Beschaulichfeit ber innern geiftigen Welt, worin bie Möglichfeit bes Ewigen liegt; was ein geiftliches Spiel in Gott ift, dasselbe ift, in Bofem und Gutem, burch bie Bewegung Gottes in bie Welt eingegangen D. Beachten wir nun die Folge bes Spftems, fo brudt fich barin beutlich ber Gebante aus, daß vom Bofen bas Gute tommen muß.

<sup>1)</sup> lb. 10, 32.

<sup>2)</sup> Myst. magn. 6, 22.

<sup>3)</sup> Ib. 14, 12.

Gefch. b. Philos. x.

Born fommen wir gur Liebe, von ber Solle gum himmel; bie Eigenschaften ber Ratur ftellen fich querft in ihrem Ge genfas, in ihrer Berriffenbeit, in ihrer Angft und Qual bar; aber in ihrer Angft verfundet fich nur ihr Beftreben zur Einigung zu gelangen, in welcher sie zusammengebo-Dies geht burch einen machtigen Rampf binburch, burch ben Feuerschred, in welchem bie Beifter gegeneinander fich emporen, in hofart gegeneinander braufen, inbem ein jeber auf fein Recht, pocht, jeber fich in feiner Dacht behaupten und die herricaft an fich reißen will, in welchem aber auch bie Beifter mit einander fich mifden, fo bag Liebe und Licht in ihnen entzundet werben. auch hiermit ift ber Proceg ber Beltentwicklung noch nicht zu Ende gebracht. Es bat fich nur ein neues leben entzundet, aber es muß fich nun burch manche Grabe binburch fleigern, bamit in feinen Geftaltungen bie Ginigung aller Dinge zu voller Greiflichfeit beraustrete. Wenn auch Bohme gegen bas Geformte ju eifern pflegt um in ber Beise ber alten Dyftifer die Gelaffenheit bes ungeformten Beiftes uns ju empfehlen, fo meint fein Streit gegen bie Form boch nur die gelehrte und gelernte, bie erworbene und angebilbete Bilbung bes Beiftes; aber nicht bie natürliche Berforperung besselben. Der allgemeine Bug feiner Lebre fest poraus, bag ber Beift nicht unterlaffen durfe in die Form ber augern Beschaulichkeit einzuführen, nachdem er einmal burch bie Spaltung bes Bofen bindurchgegangen 1). Mit ber Liebe also, welche im Innern fich entzündet bat, ift es nicht abgethan;

<sup>1)</sup> Ib. 36, 6; 10.

velches nun durch alle Grade des leiblichen Daseins sich durcharbeiten muß; die Liebe muß im Schall der Sinne zur Erfenntniß vordringen und zuletzt in den Leib eingeführt werden um zur Handlung, zur wirksamen That zu gelangen. Nur so vollendet sich die Temperanz aller Kräfte der Liebe, welche ewig besteht und in welcher aller Dinge Wachfung und Erhaltung sich gründet!) Es ist dies die Denkweise der Theosophie, welche von der innern Beschaulichkeit der alten Mystifer zu der Einsicht durchgebrungen war, daß die fromme Gesinnung auch in allen Fasern unseres leiblichen Lebens sich bethätigen solle.

. Roch auf einen Puntt muffen wir achten. auch bas Weltspftem Bobme's von ben demifden Glementen bes Paracelfus ausgeht und bie erften Qualitäten ber Ratur febr finnlich befchreibt, fo tagt fich boch nicht verlennen, bag bie Geftaltung aller Dinge ihm ein geis fliger Proces ift. Daber fommt ber Leib erft zulest zu Begierbe, Reib, Angft, Born und Liebe burde bringen alle Geftalten ber Ratur; nur ein leicht burchfichtiges Gewebe finnlicher Bilber verbedt fd. Der che Lief mifche Proces, welcher bei Paracelfus bie Sanvtfache ift, giebt bei Bobme nur eine angebilbete Überlieferung ab. Abes in ber Welt ift von Geiftern erfullt 2). Der Sag, alles ift in allem, woran sich bie Magie ber Natur knupft, wird von Bohme gang geiftig gebeutet. Es ift Gutes und Bofes, mas in ber Begierbe fich regt; baburch merben bie Rrafte jum Rampf gegen einander aufgerufen;

<sup>1)</sup> lb. 21, 6.

<sup>1)</sup> lb. 8, 11.

burch ben Kampf aber: werben sie zur Gleichheit unter einander gesührt und zum Frieden gebracht. Das schöpferische Wort, regt sich noch immer in dieser Welt; ihm ist alles möglich und durch dasselbe wird alles vollbracht 1). Go verwandelt sich diesem kindlichen Glauben alles in ein geistiges Spiel, welches nur von einer durchschiegen Decke unsern Augen verhällt wird.

Dabet wendet fich auch Bobine bei weitem lieber ben Unschauungen bes sittlichen Lebens zu als ben Forschungen in ber. Natur, wiewohl feine Bilber gemeiniglich: van ber fichtbaren Welt entlehnt werben. In bem Gleichniffe ber außern Welt fcant er bie innere. Aber in ber. Be trachtung biefer treten ibm auch bie Rathfel bes Lebens Darüber zwar fann ihm fein 3tveiviel farker entaegen. fol entstehn, daß die sittliche Welt burch bas Bofe binburch mußt, aber ihm trübt fich bas Gemuth über bas Übergewicht, welches bas Boje über bas Gute gewohnen Bare nur bas Bute und bas Bole im Bleichaewicht, fo murben biefe Rrafte nur gur Erwedung bes Lebens wirken und es ware noch bas Paradies auf Erben?). Bierbei fpielt nun ber Doppelfinn, in welchem Boome Gutes und Bofes fich bentt, offenbar nine verwirrenbe Rolle. Auf ber einen Seite wird es als eine besondere Rraft, auf ber andern ale Sternng bee Gieicheribists

<sup>1)</sup> Ib. 11. 9 ff.

<sup>2)</sup> Ib. 11, 51 f. Diefer Wett Wefen Kehet im Bofen und Gueten und mag eines ohne das andere nicht fein; aber das ift das große übel, daß das Bofe das Gute überwägt, daß der Born farfer darinenen ist als die Liebe. — Sonsten, so die Natur in ihren Gestalten in gleichem Gewichte, in der Eigenschaft stände in gleicher Conscordanz, — so ware das Paradies noch auf Erden.

ber Rrafte gebacht, ale Abfonderung berfelben zu eigenem Sein und Wirken. Aber nach welcher Seite auch Bohme fich wenden mag, feiner überzeugung bleibt er getreu, bag die Störung bes Lebens burch bas Bofe boch jum Guten ausschlagen muffe. Die Scheibung bes Guten und bes Bofen bient gur Offenbarung ber Rrafte, welche in ber Natur Gottes verborgen liegen; wir werben burch fie jum Biffen angeführt. Die Rinder ber Finfternig und bie Rinder ber Belt find flüger als bie unschuldigen und einfältigen Kinder des Lichts 1). Böhme ift nun mobl geneigt die Ginfalt und Belaffenheit biefer ju loben, aber schlechthin berfelben fich ju ergeben ift boch nicht in feinem Bei ber ursprünglichen Ginfalt sollen wir nicht fteben bleiben; fo wie alle fieben Eigenschaften in uns find, fo follen wir fie auch erfennen und barque foll une bie Macht erwachsen bie Ratur ber Dinge zu verwandeln und aus einem Guten ein Bofes, aus einem Bofen ein Gutes zu machen 2). Wir feben, die theosophischen Bebanten, welche nach Macht bes Menschen über bie Natur ftreben, find ibm nicht fremb. Er verlangt bie Magie ber Ratur, er fucht ben Stein ber Beifen, welchen icon manche befeffen baben und melder einem wiedergebornen Gemuth nicht für unmöglich gehalten merben barf 3). ber Magie fallen wir bas emige, unvergängliche Wefen

<sup>1)</sup> Ib. 9, 16.

<sup>2) 1</sup>b. 14, 10: Me Befen fieben in den fieben Gigenschaften; wer nun das Wefen ertennt, der kann es durch denselben Geift derselben Effenz, daraus es ein Wefen worden ift, in eine Form trans=mutiren, auch in ein ander Wefen einführen und alfa que einem Gusten ein Bofes und aus einem Pafen ein Gutes machen.

<sup>3)</sup> Bom breifachen Leben 2, 6, de sign. rer. 7, 79; 13, 61.

in bem Berganglichen, in bem Fluche ber Erbe finden und burd Runft und Erfenntnig aus feiner Berborgenbeit berausführen 1), Es gebort bies zu ben Aufgaben unferes Lebens. Der Natur, in welcher noch immer bie fcopferische Rraft wohnt, ift alles möglich; burch eine ftarte Begierbe, welche ber magifche Grund ift, fann man fie zu einem Werte gebrauchen, wenn auch nur nach ihrer Ordnung 3). So verfrüht fic Bobme in aberglaubifder hoffnung bie Buniche bes Menfchen. Das unerfattliche Berlangen bes Menfchen will alles burchichauen, will alle Ratur beberfchen. Ift ibm boch bie Herrschaft ber Welt verlieben. Doch bemerkt Bobme auch, bag bie Berwirflichung bes menschlichen Ibeals im Allgemeinen von Borbebingungen abhangig ift. Ginige Menfchen mogen schon gegenwärtig ben Stein ber Beisen befigen; in feiner vollen herrlichkeit aber foll er erft fünftig offenbar und allen Wiedergebornen zu Theil werben. Er perweift uns auf bie letten Dinge, welche er fur nabe balt 5).

Bum höchften Gute sollen wir in Berlauf ber Gesschichte kommen. Man wird nicht erwarten, daß Böhme uns eine verständliche Einsicht in den Gang der Geschichte eröffnen werde. Seine Aufzählung der 7 oder der 12 Perioden der Geschichte, welche er annimmt I, bietet nur sehr beschränkte Gesichtspunkte dar. Doch darf man nicht übersehen, daß er nicht, wie die Kirchenväter, im heisbenthum nur das Reich des Widersachers erblieft. Selbst

<sup>1)</sup> De sign. rer. 13, 59 f.

<sup>2)</sup> Myst. magn. 11, 9.

<sup>3)</sup> Das breif. Leb. 9, 6; de sign. rer. Borr. 5.

<sup>4)</sup> Myst. magn. 30, 34 ff.; 77, 59 ff.

biefer ungelehrte Mann bat aus ber Richtung seiner Zeit eine Ehrfucht por ber Beisbeit bes Alterthums eingefogen. So wie ibm bie weltliche Geschichte neben ber beiligen einherläuft, so ift er auch bavon überzeugt, daß jene nicht ohne Sucht für biefe fein tonne. Er fchreibt ben per heiben Einsicht in bas Licht ber Natur zu; bie natürliche Ragie ift ihnen offenbar geworden; nur hat das viele verführt, daß fie die Rrafte ber Ratur als Gott verehrten 1); boch find nicht alle Beiben in biefen Irthum gefallen; es gab unter ihnen auch Beife, welche ben Samen bes lebens in fich trugen 2). Diese Entwicklungen ber weltlichen Rlugbeit follen uns ju Gute, Die naturliche Magie foll nun an bie Rinber bes Lichts fommen, welche in ihr nicht bas Mittel zu einer bochmuthigen Erbebung feben, fonbern in Demuth fie als ein Wertzeug Bottes betrachten um bie Erbe von ihrem Aluche au erlosen und alles zu Gott zurudzuführen 5). So machft bie Renschheit, wie ein Baum, welcher gute und bofe Fruchte trägt, aber zu feinem Alter fommen muß um bie beften Früchte zu bringen; auch bie bofen Früchte machfen aus ibm, bamit bie Rrafte ber Ratur, welche in ber Menschbeit walten, nicht verborgen bleiben 4).

Das Bofe, welches uns verlodt hat, betrachtet nun aber Bohme boch nicht als etwas, was unsere gute'iRatur ganglich verberben konnte. Wir saben, bag er in allen Dingen eine unvergängliche göttliche Kraft annimmt,

<sup>1)</sup> lb. 11, 6; 36; 12, 9; Morgenr. Borr. 32.

<sup>2)</sup> Morgent. Borr. 80.

<sup>3)</sup> De sign. rer. 11, 85.

<sup>4)</sup> Morgent. Borr. 8 ff.

welche burch feine Störung bes Lebens fich brechen läßt; im Bertrauen auf fie behauptet er, bag Bofes in Gutes fich verwandeln laffe, indem nur biefe gute Natur wieber bervorgezogen werbe. Den hochmuth, ben Gigenwillen, die Ichbeit follen wir laffen, um in ber Biebergeburt gur Demuth und einem neuen Willen gu fommen. Aber bies geschieht boch auch nicht ohne unsern eigenen Billen; wir muffen und felbft jum Guten wenden; wir muffen beswegen auch annehmen, bag wir noch Gutes begebren tonnen 1). Gott fann in ber falichen Seele nicht gut und in ber gelaffenen Seele tann er nicht bofe Den freien Willen bes Menfchen ju Gutem wie ju Bofem läßt fich Bobme nicht entreißen; er findet feis nen Anftog baran bem Sage ju wiberfprechen, bag ber Menfc feinen Willen nicht gegen bie Gnabe wenben fonnte 2). Aber ber freie Bille ftebt ibm nicht in Biberfpruch weber mit ber Gnabe noch bem Borne Gottes. 3m Bofen vollzieht fich boch nur bas Gericht und ber Bille Gottes und es fteht auch unferer Dacht nicht ju bie Gnabe ju erreichen; ber gute Mensch muß feinen Willen dem göttlichen Wirfen ergeben 5). Go wie in ber Schöpfung alles in Gottes Billen ftand, fo bleibt es immer, weil Gottes schöpferische Dacht burch alle Naturound alle Geschichte bindurchgebt. Bie febr Bobme auch auf die Schiedlichkeit ber Dinge bringt, ber Unterfchied awischen Gott und Geschöpf ift bei ihm immer nur

<sup>1)</sup> Myst. magn. 26, 70 ff. Daf bu aber wollteft fagen ; bu tannft nicht Gutes begehren, bas ift nicht wahr.

<sup>2)</sup> Ib. 61, 35; 57.

<sup>3)</sup> lb. 21.

Die Einheit aller Dinge foll zulest fdmad bezeichnet. boch an ben Tag fommen; bas Enbe aller Dinge foll unfere Einheit in Gott und mit Gott offenbaren. bie Meinungen, Bolfer und Bungen, Die jur Offenbarung Gottes fich geschieben baben, follen fich sammeln zu eis nem Bolte, einem Baume, einem Menfchen, ju einen Seele und einem Beibeg bann wird Gott bie ausgewidelte Natur wieder in fich rufen und in eine Temperatur gusammenziehn 1). Doch über die hoffnung auf dies Ende ber Dinge vergißt Böhme auch nicht ganglich bas Dogma von den ewigen Strafen ber Solle. Die Lebre bes Daracelfus von bem legten Scheidungsproceffe feht ibm gur Der Tag bes herrn, welcher alles jur Ernbte sammelt, scheibet in Emigfeit bas Gute und bas Bofe, das Licht und die Finsterniß. Die zwei Qualitäten, die bofe und die gute, welche in der Ratur zusammengewesen maren, werben auseinander geführt und bas Bofe wird bem Teufel und ben gottlosen Menschen gur Behaufung gegeben 2). Es ift nicht gu verfennen, bag in biefer Lebre bie Ansicht von ben boppelten Qualitäten bericht, welche in ihnen zwei wesentlich verschiedene Rrafte ber Ratur fieht. Das bollifche Befen, welches in Gott feinen ewigen Grund bat, fann nicht vergeben, es murbe benn bie gange Schöpfung und mit ihr das ewige Freudenreich wieder aufgehoben 5).

In biefem Spiele mit zwei entgegengesetzen Anfichten vom Bofen und vom Guten bewegt fich die Lehre Bobne's. Auf ber einen Seite betrachtet fie beibe, als urs

<sup>1)</sup> lb. 46, 43; 77, 72.

<sup>2)</sup> Ib. 28, 69; Morgent. Borr. 78.

<sup>3)</sup> Theosophische Fragen 8, 4 ff.; .14, 3 f. ..

fprungliche Qualitaten in ber Ratur Gottes, welche gur Scheidung fommen muffen, bamit in ihnen ber Grund aller Dinge offenbar werbe; auf ber anbern Seite bebauptet fie, bag alles was vom Gott ausgebt, gut fei und bag alles Bofe nur in einer Stufe bes Lebens beftebe, in welcher fich bie Dinge fcheiben um offenbar ju werben, bag aber biefer Stufe auch bie Ginigung aller Dinge in ihrem Grunde folgen folle. Fragen wir, welche von biefen beiden Unfichten in ihm überwiege, fo murbe aus einer Aufgablung ber Stellen ichwerlich eine Antwort fich entnehmen laffen. Seine Seele ift getheilt zwischen ber Dulbung, welche er liebt, und zwischen bem 3wift, in welchen er fich felbft verwidelt fiebt, zwifchen ben Soffnungen ber neuen Beit, welche er erwartet, und bem Streite ber Gegenwart, welche feine Meinungen gebilbet bat und welche noch eben in barten Erfahrungen ibn an-Fragen wir aber, welche von jenen Unfichten ibm bie Freudigfeit in feinem Berte giebt und Beiterfeit ber Stimmung über feine Schriften verbreitet, fo tonnen wir nicht baran zweifeln, bag es bie lette ift. Die prophetifce Seele ift in ihm rege; in feinem gelaffenen Gemuth bat er boch bie Schmerzen ber Gegenwart überwunden, welche er noch fühlt. Darin regt fich bas Spiel feiner Worte, daß er die erfte ihm überlieferte Anficht burch die zweite überbeckt. Es mag fich fo verhalten, bag er bie erfte öfter ausspricht, ale er bie anbere antlingen lägt; aber jene giebt nur ben Stachel ab, welcher bie Beweglichfeit, bie Empfindlichfeit feiner Seele aufregt, um bie beitere Rube feiner zuversichtlichen Soffnungen in Schall und Außerung ju bringen. Wenn wir ben wiffenschaftlichen Behalt feiner

Bebanten bebenten, tonnen wir noch weniger baran gweifein, welcher von beiben Ansichten wir ben Borzug: geben follen. Wenn er ben Ungrund beraufbeschwört, um uns feine Tiefen ju eroffnen, fo wurde es nur mit einem uns förmlichen Ausgange enben, wenn wir gulett an eine Unterscheibung ber Qualitäten verwiesen wurden, die vollig von einander gesondert nichts von einander mußten, ba fie boch in ihrem Grund eins fein follen. bie andere Unficht bietet einen gang befriedigenben Auss gang bar. Was gefchieben worben war, sammelt fic wieber und gewährt nun bie Erfenninif bes einfachen Grundes, in welchem alle Unterschiebe offenbar geworben Es ift ein einfacher logischer Gebante, melden biefe Anficht ber Dinge ausspricht. Das unentwidette Eine, ber: Grund aller Dinge, muß zur Unterscheidung fommen, ebe wir es in feiner vollen Entwicklung gur Gine beit ber Wiffenichaft jufammenfaffen tonnen.

Aber um diesen Gedanken an das Licht zu ziehen, dazu bedurfte es der Lehre Bohme's nicht. Man würde ihm nur das Verdienst zuschreiben können ihn aus der Schule der Gelehrten unter das deutsche Boll gebracht zu haben, wenn die verschlungenen Wendungen und bunten Bilder seiner Lehre nur irgend eine Aussicht auf Faslichkeit für das Boll gehabt hätten. Dahin aber ist seine Wirssamteit nicht im mindesten gegangen. Er ist nicht deswegen merkwürdig, weil er die Wissenschaft zu den niedern Bollschäden herableitete, sondern weil er aus dem niedern Bollschäden ift geringer Beihälfe zu den Gelehrten sich aufsschlen zu bestehren. Der Stifter einer neuen religiösen beiten zu besehren.

Secte, an welcher man ibn an machen eine Zeit lang geneigt war, ift er baber nicht geworben ; aber: es bat immor wieder Gelehrte unter Deutschen, Sollandern, Englanbern und Frangofen gegeben, melde bei ihm mehr Erquidung fanben, ale in ben lehren ber Schule. Theosophie unter ben Deutschen bezeichnet: er. ben Benbepunft, mo fie bie polisthumliche Anregung aud ben Beiben ber Reformation binter fich gurudließ um bagegen an bie Bege ber Gelehrsamfeit naber fich anguschließen. Gleichreitig mit ben gelehrten Theofophen, bat er auch faft ausschlieflich auf Gelehrte einen Ginfluß quegeubt, bie Theologen bagegen, welche an ihn fich anschließend eine Birffamteit unter bem Bolte ju gewinnen fuchten, baben eine mehr prattifche Richtung einschlagen muffen. Die Angiebungefraft, welche er auf bie Reuprn ausgeubt batg verdanfte er theils feiner Perfonlichfeit, feinem lautern Sinn, feiner Demuth, feinem poetifchen Aufschwung, theits bem Abichlaffe ber volfsthumlichen Theosophie, welden er in fich enthielt. Über ihn wurden die Frühern vergeffen. Bor ihnen batte er allerdinge einiges voraus, bauptfachlich bag er bas Gange aller ihrer Beftrebungen im Wesentlichen umfaßte und ben roben Aberglauben ber Cabbala, Aftrologie und Magie wenn auch nicht ganz ausfolog, boch in ben hintergrund jurudtreten ließ. Dag er aber irgend ein neues wirffames Element in ihre Lehre gebracht ober auch nur burch figriere Befonung gum Mittelpunfte neuer Beftrebungen gemacht batte, fonnen wir von ihm nicht rühmen. Gegen bie burren Lehren ber fpatern Beit, einer in ihren Formeln permidelten, uns bulbfamen Theologie, welche bas wirtfame Leben Gotich

in der Matute und im Geiste über ben Buchtaben vorgessen hatte, wiener Madntlebre, weiche am: Einzelnen hing und über das Außere zum Gedankunder immern Quellen des Lebens nicht vordringen konnte, bildete seine Lehre einen machligen Gegensus. In ihr fühlte sich das Bewüßtsein einer Aufgabe hindunch, welche mann dach wicht wöllis von sich zurächweisen konnte.

Achtes Rapitel.

Service of the standard process of the fig.

in and an**GelehkkunCheClophen.** 1, at Maccard von 19des affür **h**oost ist

bin er ju Comen genege, iblig fom genwellt

3 Bu Deutfcffand batte bie Bheofophie unter ben religibfen Bewegungen einen volberfibend theologifden Charafter angendunett, bblvobl fie gundcht von phyfischen fofftbingefruttsgegangen wur. "Gie trug bier ein volfshuntigee und booteftantifthes Gewand. Wer ihr Urpring and beruptatonifthen Goule und ihre Bedeutung für die Wiffunfihaft war boch undbhängig von folden Bibingungen ! welche ihr nur einen befchrantten Birinnefiteit metefolatien. Sie murbe alsbald auch in bie Amife ver Belehrfamfeit gezogen und verbreitete fich aber Donifchand hinaust bier traf fie nun wieber mit ben Befrebungen um Die prattifche Erforfcung ber Ratur mfammen) won welchen Paracelfus ausgegangen war, welchen er feinen Ruhm verbantte, welche aber in ber beutschen Theosophie vernachlässigt worden waren. Es bildete fich nun unter ben Raturforschern eine theosophische

Schule; welche: belisprotessantischen und lathblischen Gelehrten Einstußishatten ochher Einwirdungen aus bie Philosophie dürfen wir nichtsübersehn. In 2004 in 2005 aus

1. Johannes Baptifta von Seimont.

carefe, biebeite ferae

. In. bem Beben i undn ben i wissenschaftlichen Unternehmungen biefes Mannes 1) fpiegelt fich ber miffenschaftliche Rampf feiner Zeiten in voller Dacht ab. In Bruffel 1578 geboren hatte er, ber jungfte Sohn einer abligen begüterten Familie, ben Biffenschaften fich gewidmet und war bet großein Freige icon frub an Renntniffen ausgezeichnete g Bas Jeines Lebren ihm boten, befriedigte ibn jedoch nicht. Selbft ber Unterricht ber Jefuiten, ben er ju Lowen genog, ichien ibm ju weltlich und 34. febr auf bas Aufgre gerichtet. inSchonick Agaben hatte ihn die Emple der Natur angelockt; ohne Wormiffen feiner Mutter und feinen Bermanbten hatte gen fich: gu Lowen auf Die-Mebiein geworfen und murbenichnein feinem 17ten Jahre, pon ben Professorennbewagen bie Borlesungen über Chirurgie ju übernehmen 131 Wher boi bem frommen Sinn, welchen Tauler und Monnes von Rent pen in ihm genährt hatten, leuchtete ihm nbien Gitelfett feiner Beftrebungen ein, Die Buchergelebriamfeit murbe ibm immer verbächtiger, je tiefer eritinisfe reindrang Die Einsicht, in bas Befen ber Dingenomeldmientinitt fcbien fie ihm nicht ju gewähren. Die Praris, welche er persuchte, ichien ben Lebren ber Mebigine nicht queent

<sup>1)</sup> Bergl. G. A. Spieß 3. B. von helmont's Spftem ber Debicin. Frantf. a. M. 1840. Seine Schriften citire ich nach ber Ausgabr feiner Berte Lugd. 1667. fol.

fprechen. Eben fo wenig als bie gewöhnlichen Lehrbucher ber Arzte genügten ihm Ariftoteles, Galen und bis Schar ber Araber. Auch Diofforibes und bie Rranterbucher ließen nur bas Außere ber Dinge unterficheihen: Er watf fic auf bie Erforfdung ber Seele, ju welchtribie Stoiler ihm eine Anleitung qu'geben schienen. : Aber ein Abarin ermahnte ihn bem aufgeblafenen Stolzemeines therigen Selbflvertrauens : fich nicht bingugebenien Danfpurten er auch eine Reigung zum ftrengen Monchelebent fant aber baju feine Gefundheit zu gart. In fich felbft eben fo wenig als in ben Überlieferungen ber Schule eine fichere Stüte gewahrend, machte er fich Gewiffensscrupel übet fein bisberiges Leben. Er warf fich vor feinen Abel burch die medicinische Praxis bestedt, fie für Gelb betrieben an haben, ohne eine richtige Ginficht in die Runft ju befigen. Er trat nun fein Erbtbeil an eine Schwefter ab und beschlog bie Medicin und feine Beimath aufqugeben. Muf feinen Reifen, welche ibn nach Deutschland, ber Schweiz und England führten, gefellte fich ein Pprotednifer ju ibm, welcher ibn in die Runftgriffe ber Chemie einführte. 3m demischen Proces glaubte er nun fichere Erfahrungen und neue Auffdluffe ju finden. Der Glaube hatte ihn nicht verlaffen, bag Gott ben Menichen, fein Ebenbild, nicht hülfloser als bas Thier gegen bas Elend feines Lebens gelaffen baben tonnte. 3mmer wieder wurde er an die Medicin berangezogen. Er fah berim eine Schidung Gottes; ihr fich ju unterwerfen war er bereit. Mit frifchem Gifer verfolgte er nun bie Mittel ber Chemie in raftlofen Arbeiten. Er findirte ben Paracelfus, beffen Berbienfte er anerkannte obne feinen Irthumern fich bingugeben.

Stin flentifder Sinn, feine Belehrfamteit und feine feinere Beldung mußte an biefem Deifter viel Anftog finben. In feinen demischen Arbeiten erlangte er bald großen Muft Unentgeltlich beilbe er Arme; für feinen arzblichen Beiftand wollte er teinen Lobn annehmen; bis ibm fein Beichtvater barüber bas Gewiffen fcharfte. Den Einlas bungen madbiger Bonner ber demifden Runfte, welche ibn in ber Frembe festbalten wollten; wiberfand er; in fich befoftigt tehrte er in die Beimath gurud, folog eine Beirath, welche ibm burd nachfolgenbe: Erbichaft ein reichliches Bermogen zubrachte, fo daß er gu Bilvorben bei Bruffel feinen demifden Arbeiten, feiner medicinifden Braris und ber Reform ber Medicin, welche er beabfichtigte, ungeftort bis zu feinem Tobe 1644 nachgeben In feinen letten Jahren gab er mehrere mebifonnte. cinische Schriften beraus, auf beren Titel er fich ben Philosophen durch bas Kener nannte. Die Schriften aber, welche bie Grundzüge feines philosophischen Syftems enthalten, find erft nach feinem Tobe erschienen. Er batte die Herausgabe feinem Sobne Frang Mercurius übertragen.

So wie in der Philosophie der Mystiker überhampt die personlichen Beziehungen unserer Gedanken vorherschend sind, so sind auch die Forschungen Selmont's mit seiner Personlichkeit auf das innigste verwachsen. Die Bernunft verschmäht er; er ist ein heftiger Feind der Logik; wie wenig er auch der Beweise sich entschlagen kann; er behauptet doch, daß alle wahre Wissenschaft unbetweisbar wie, weil sie in der Erkenntnis der Principien bestehe und die Principien nicht bewiesen werden fönnen 1). Im

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Logita inutilis 18.

Biteffreite gegen bie febren bat, Schule baben feine Gedanten fich gebildet. Die andere feiner Zeitgenoffen glaubt er mit ben alten Grundlagen, ber : wiffenschaftlichen Bildung völlig brechendyn müffen, sum auf das erfie und als lein fichere Fundament junferer Erfenntniß guradzusommen. Daß man bie Alten herbeigezogen hatte um mit ihrer bille die Phisosophie ju beffern, ift ibm eine Thorheit, weil er ihnen als bhinden Beiben kein Bertrauen schenken tung seine Lehre sest, er als griftliche Philosophie den Inihumern der glieg Philosophie enigegen D. Pen Die fenbarungen Goties pertraut er, aber, obgleich er bie Rabbala nicht verwirft, feine medicinischen Erfahrungen geben ihm boch zu erkennen, bag ber beiligen Schrift und ben geheimen überlieferungen bie Sunde ber Ratur, welche uns nothig, ift, nicht zu eptlocken ift. So glaubiger Ras tholif er auch ift, mit ben scholastischen Lehren bat er boch gebrochen; gegen ben Thomas von Aquino, gegen ben Duns Scotus freitet er; mit ben Jesuiten, welche ber Gewiffen ber Frommen, besonders ber Beiber fich ju bemeiftern fuchten , findet er fich nicht im Ginflang, wenn fie außerliche Gebrauche empfehlen. Mit einem, energis ihen 3meifel wirft er daher alle Überlieferungen, selbst ber Paracelsischen Schule hinter fich; fie leisten nun einmal bas nicht, was die Philosophie leiften sollte; fie gewähren feine fichere Uberzeugung. Seine Schriften find nun mit Polemif überladen und man hat daher wohl behaup= tet, daß fein Berbienft mehr. in der Bestreitung, frember lehren, als in ber Entwicklung eigener Ginfichten berube. Doch können wir nicht fagen, bag feine Polemif mit Be-

<sup>1)</sup> De magnetica vulnerum curatione 174 und sonst häusig.

Gesch. d. Philos. x. 10

fonnenheit burchgeführt wate 4 Welmeste fie ift obne Dag. Um bie Lehre Galen's zu beftreiten, bag Enfgigengefestes burch Entgegengefestes gebellt Wetbe felle er ben Sas auf, bag bie Ratur von Gegenfal nichts wife 1). Benn er ben Ariftoteles befampft, betwirft er alle vier Urfachen beefelben 2), obwohl feine eigene Lehre auf bem Begenfan zwifden materiellet und Wirfender Urfache beruht. Benn er ben Paracelfus angrefft; fo verbammt er auch bie Lebre vom Mifrofosmus's). obaleich er bas Bildniß Gottes und feiner ichopferifchen Ibeen in uns anertennt. So tampft er mit Leibenschaft gegen alle verbreitete Meinungen und angert bann wohl, bag er feine Gulfe bei feinen Borgangern gefunden babeit bag er feinen eigenen Erfahrungen alles verbante. Geffie' Leibenfchaft rührt baber, bag er bie Macht ber Meinungen, welche er befreitet, über fich felbft fühlt, aber auch bas Beburfniß ber von ihm betriebenen Raturwiffenschaft fich lebhaft vergegenwärtigt bat von allen Boraussenungen fich frei ju machen um auf die reinen Thatfachen ber Erfahrung gus rudzugehn. Die Meinungen, mit welchen er in fich felbft zu fampfen hat, find die Boraussegungen der Theofophie. Sie brangen fich ihm mit allen ben metaphyfifchen Begriffen berbei, welche fie in fich aufgenommen batten. Dit ben Bevbachtungen, welche er gemacht bat, bilben fie' ein buntes Gemisch. Gein Zweifel regt fich auch gegen fie; aber er tann fie boch nicht loswerben, weil fie allein ein mabres Wiffen verfprechen. Alle Beobachtun:

<sup>1)</sup> In ber Schrift natura contrariorum nescia.

<sup>1)</sup> Causae et initia naturalium 5.

<sup>3)</sup> Inventio tartari in morbis temeraria.

gen zeigen uns boch nur bas Außere, bie Erscheinung ber Dinge, nicht ihr mabres Befen. Beobachtung gewährt nur Meinungen; Erfahrung bietet feine Erfennt-Das Baffer, bas Element aller Dinge, ift uns sichtbar, ja gang burchsichtig. Wer aber fann beswegen fagen, mas es ift & Seele und Beift find uns beständig gegenwärtig in ihren Erscheinungen, fie liegen uns naber als ber Rörper, aber bennoch murben wir von ihnen nichts mehr wiffen als vom Körper, wenn uns bie Offenbarung nicht über fie belehrt batte 1). Da boren wir feine Rlagen über feine gelehrte Unwiffenheit und bag uns die genaue Bahrheit ber Dinge unerreichbar fei. Aber feinen Soffnungen auf Erfenntnig gang entfagen fann er boch nicht. Sein Vertrauen bat er auch auf bie Erfahrung sowohl bes Rörperlichen als bes Beiftigen gefest; bag bie Erfahrung beiber uns Bahrheit biete, ift unbeftreitbar; ba fie teine genügenbe Ginfict bietet, er martet helmont Aufschluß von einer bobern Erfahrung, welche von Gott gesenbet uns erleuchten foll. Unfer Berftand ift nur bagu bestimmt feine Erkenntniffe gu empfangen; im Bebet follen wir anflopfen, bag uns die gottliche Er-Bon Berufungen auf folche leuchtung zu Theil werbe. bobere Erfahrungen, welche in Bifionen und Traumen fich ihm ergeben haben, find Belmont's Schriften erfüllt. Er beschreibt fie weitläuftig und verhehlt uns die subjective Grundlage feiner Überzeugungen nicht. Beife, welche eben fo febr bie Chrlichfeit als bie Befangenheit feiner nach Licht ringenben Seele bezeugt, beschreibt

<sup>1)</sup> Tractatus de anima 5 sqq.

er uns, wie wiffenschaftliches Forfchen und fcmarmeris fcbe Erhebung in ibm ftritten und gegenseitig einander Ber nur einmal bie Efftafe erfahren habe, in welcher die Seele in fich hineinblide, der wife auch, wie ihr bie Erfenntnig ber Dinge folge, welchen bie Seele ihr Berlangen zugewendet habe 1). Er will es erfahren haben, bag fein Berftand mehr burch Figuren, Bilber und Befichte ber Ginbilbungefraft, ale burch Schluffe ber Bernunft unterrichtet werbe. Das Trugliche solder Bilber habe er nun wohl burchschaut; aber fie waren ibm boch ein Mittel au ficherer Belehrung gewor-Menn er nach langem Bemühn um eine wiffenswürdige Sache fich ein Bild von berfelben ju machen fic angeftrengt habe, fo bag er es batte anreben fonnen, mare er ermubet eingeschlafen in ber hoffnung im Schlafe Aufschluß zu erhalten. Und fiebe ba ein solcher ware ihm öftere ju Theil geworben, wenn auch nur in rathselhaften Andeutungen, besonders wenn er vorher noch andere Mittel, wie Faften 2) und Gebet, angewendet habe. Freilich ift auch biefe Beife bes Forschens ihm nicht bie bochfte; er lobt noch mehr die ftille Gebulb, welche fic in Gott ergiebt, von aller Reugier fern, welche obne Berlangen, ohne Thun und Denfen gleichsam in bas Nichtsein fich versenft 5); aber es lägt fich mohl abnebmen, bag er weniger auf biefem als auf bem porherbe-

<sup>1)</sup> Ib. 3.

<sup>2)</sup> Non bene dudum antea pasto corpore, welches Sennemannt Gefc. ber Phil. IX G. 244 überfest: wenn ich vorher reichlich gegefsen hatte.

<sup>3)</sup> Venatio scientiarum 40 sqq.

foriebenen Bege zu feinen wunderbaren Aufschluffen über bie Natur getommen fei, welche er mit großer Buverficht und nicht ohne Selbfigeful und erzählt. Das unaus fprechliche Licht Gottes, welches er empfunden baben will, welches er aber boch nicht festhalten fonnte 1), wird ihm bie Ratur ber Gafe, welche er zuerft zu erforschen angefangen bat, wird ibm ben Gabrungeproces, in beffen bunfler Ratur er bas Werf bes Lebens zu belaufden bachte, und bie munberbaren Ramen, welche er erfand um bisher unerhörte Dinge an ben Tag ju bringen, bas Blas und bas Bas und wie fie weiter beißen, nicht verrathen baben. Über ben Theosophen werben wir ben Raturforider in ibm nicht vergeffen burfen, wenn auch beide in feiner mit Phantafien erfüllten Seele gufammen. fvielen.

Seine Entbedungen und Ahnbungen in der Physit stehn mit allgemeinen wissenschaftlichen Gedanken in Berbindung, welche wir nicht übergehn dürfen. Sie schließen sich an die frühere Theosophie, besonders an die Lehren des Paracelsus an, doch treten in ihnen bedeutende Abweichungen hervor. Er ist zwar durchdrungen von der Überzeugung, daß wir nur von Gott erleuchtet werden, daß die Medicin, die Naturtunde nicht durch Lehren überliesert werden können, sondern reine Geschenke Gottes sind, daß Leiden edler ist als Thun, daß wir Willen und Verstand ohne Berdienst und nur durch Gottes Gnade empfangen<sup>2</sup>); aber er scheibet doch die Natursorschung entschies

<sup>1)</sup> lb. 44.

<sup>2)</sup> Promissa autoris 10. Quis enim intellectum habet, quem non accepit gratis? Studia autoris 11; ven. scient, 60 sq. Est

ben von der Theologie; jur Erforichung ber Welt haben bie Theologen feine Bollmacht aufzuweisen; es gebort bie Arbeit bes Arztes, bes Chemifers bazu um bie jungfrauliche Ratur von ben Sullen zu entfleiben, unter welchen ibre Bebeimniffe verborgen find 1). Auf die Arbeit des Chemifers besonders vertraut er, warend er die Sulfe ber Mathematif verschmaht, welche ben Ariftoteles betrogen habe 2); er vertraut ihr jedoch nicht fo, daß er hoffte, burch fie alles, auch ben letten Grund ber Dinge erforiden ju fonnen. Dit ber icopferifden Allmacht Gottes hat es bie Naturforschung nicht zu thun. bie vorhandenen Dinge und ihre Bestandtheile, welche in ber Schöpfung gefest find, und nachber immer biefelben bleiben, foll bie Physit erforschen 5). Nachher mag ber Beift Gottes uns weiter führen, welcher bie letten Grunde zeigen tann, weil in ibm bie ichopferifche Rraft wohnt 4).

So unterscheibet helmont genauer als die frühern Theosophen die Geschäfte des Physiters und des Theosogen. Auch billigt er die Vermischung des Geschöpses und des Schöpfers nicht, welche die frühern Theosophen nicht sorgfältig genug gemieden hatten. Er erklärt sie für Atheismus. Unser Geist oder wir dürsen uns nicht

namque molestius, servilius et obscurius intelligendo operari, quam pati, eo quod patiendo recipiat lumen nobilius gratis collatum.

<sup>1)</sup> De magnetica vulnerum curatione 6 sqq. De deo theologus, naturalis vero de natura inquirat.

<sup>2)</sup> Causae et initia naturalium 40.

<sup>3)</sup> Ib. 2.

<sup>4)</sup> Nexus sensitivae et mentis 14.

für einen Theil Gottes ausgeben. Jeber Theil bes Unendlichen wurde unendlich fein. Bas einen Anfang bat, muß geschaffen sein und tann, nicht verglichen werben mit Bott fann baber auch nichts bem unbedingten Grunde. schaffen, was ihm gleich ware 1). Wenn baber auch helmont unsere Gemeinschaft mit Gott, selbft in ber icopferischen Macht, mit welcher wir unsere Bebanfen bervorbringen, in ber magischen Bewalt, welche wir über bie außere Ratur üben, im weiteften Sinne bebauptet, fo ift es boch immer nur bas Bilbnif Gottes in uns, welches ihm biese Gemeinschaft bezeichnet. Bir gleichen Bott, find aber nicht mit ihm eins; unfere Gebanten bilben ihn nur ab; unsere magische Thatigfeit fann boch feine neue Materie bervorbringen, sondern befieht nur in ber fast augenblicklichen Berwandlung bes Borhandenen 2). Daß ein foldes Chenbild Gottes uns beiwohne, bezeugen nicht allein ber driftliche Glaube und bie magische Kraft unserer Bedanken, sonbern auch hauptsächlich die wiffen-Schrichen Beftrebungen unferes Geiftes. Unfer Berftand will bie Dinge burchbringen, mit ben erfannten Dingen will er zusammenfallen. Da muß er alles umfaffen.



<sup>1)</sup> Imago mentis 9 sqq. Alii vero secundae classis athei credunt non solum nos ad dei imaginem creatos, sed in nobis identitatem cum immenso atque increato numine fingunt, nec hominem a deo in substantia alias differre, quam partem a toto, quodque initium habuit, cum non principiato, non autem in essentia aut proprietate interna. Id qued sane praeter blaspheniam stoliditates habet plurimas etc.

<sup>2)</sup> Nex. sens. et ment. 14 sq.; de magn. vuln. curat. 89 sq. Richt allein ber Geift (mens), sonbern auch die Phantasie hat eine magische Gewalt. Ib. p. 158.

Wenn unfere Seele fich felbst ertennt, ertennt fie alles andere in fich; in ihr babet muß alles in intellectueller Weise fich finden, wie es in Gottes Berfidnbe ift 1).

Aber icon bas Bildnif Gottes in uns ift ibm genug feine Bermunderung barüber ju Gerregen, bag wir groben Brrthfimern unterworfen und elender als bie Thiere fein fonnen 2). Er weiß bies nur baraus zu erflaren, bag wir burch bie Gunbe verblenbet und unferer magischen Rraft ' über bie Ratur beraubt worben find. Bor bem Gunbenfall waren wir nur von Gott"eileuchtet; erft burch bie Sunde ift die finnliche Seele und gugemachfen und find wir in die Bewalt unseres finnlichen Lebens gefommen. Bas bie Soulen Thier nennen, nennt Gott Ausartung, Berberben bes Menfchen; auch bie Bernunft, welche nicht icaut, fondern forfct, ift bem Denfchen nicht eigenthumlich, fondern gebort bem Thiere an und findet fich auch bei ben Thieren 5). Dem gemäß tritt auch ber Gebante, bag bie Gute Gottes alles Ubel und Boje von ber Welt ausschließt, in viel ftarferem Brabe bei ihm bervor, als bei den frühern Theosophen. Er halt es für unvereinbar mit ber Gute Gottes, bag irgend ein Streit, irgend ein Begenfat in ber Natur fein fonnte. Eben besmegen verwirft er ben Grundfat Galen's, bag Entgegengefestes burd Entgegengesetes gebeilt werbe. Gott ift ursprunglicher Grund ber Liebe, ber Eintracht und bes Friedens. Go weit er fonnte, hat er gewiß allen Streit, Sag und Feindschaft in feiner Schöpfung ausgeschloffen. Er tonnte es aber in allen

<sup>· 1)</sup> Ven. scient. 45; 55 sqq.

<sup>2)</sup> Nex. sens. et ment. 10.

<sup>3)</sup> Ib. 7; ven. scient. 38; de magn. vala. cur. 136;

Dingen, welche nur feinem Billen unterworfen find, und bas find alle Dinge ber Ratur, welche teinen freien unb eigenen Willen haben 1). Daber fann nur ber freit Wille ber Beifter, besonders bes Menichen als Grund bes Streites und bes übels in ber Ratur angesebn werben. Aus bem Sundenfall ift Rrantheit, Tod und atles Ubel entsprungen 2); gegen ben Billen Gottes ift er eingetreten, bat aber alebann feine natürlichen, unvermeiblichen Kolgen gehabt. Gott bat ibn nur erlaubt und alsbann gur Biebergeburt und Befferung bes Menfchen benutt. Dies wurde Baburd moalid, bag bie urfprungliche Sute unferes Befens, bas Ewige in unferm Beifte boch nicht verloren gebn tonnte 5). Genug Belmont ift weit entfernt bavon bie Blieber bes Begensages awischen Gutem und Bofem, gwifden Licht und Finfternig, gwifden Barme und Ralte für gleich nothwendig ju halten; vielmehr nur mas auf ber Seite bes Guten ftebt, ift ibm im Befen und im Grunde aller Dinge gegrundet, bas Boje bagegen und feine Genoffen haben nur im freien Billen ihre Quelle und find ben Dingen nur angefommen.

So fagt fich helmont sehr entschieden von ber Bermischung bes Sittlichen mit bem Natürlichen los, welche

<sup>1)</sup> Ignota actio regiminis 4; natura contrariorum nescia 37. Deum esse fontale initium amoris, concordiae atque pacis, odisse quoque discordias et contrarietates, ut, si potuerit universum condere absque rixis et contrarietatibus, id fecisse extra dubium sit. — Nihil ipsi reluctari potuit, nisi quod voluit liberum facere. Sed rerum semina sive agentia naturae non donavit libertate volendi.

<sup>2)</sup> Progreditur ad morborum cognitionem 4 sq. ...

<sup>3)</sup> Distinctio mentis a sensitiva anima 1.

wir bei ben meiften Theosophen und sonft in ben Borftellungen ber Beit verbreitet finben. Alles Raturliche ift ibm unftraffic, gut im weitern Sinne bes Bortes, obwohl nicht der Bollfommenheit theilhaftig, welche die ver-'ftanbigen Befen empfangen baben. Diefe find ihrem Willen überlaffen und erfreuen fich in ihren ichöpferischen Gebanken ber Gemeinschaft mit Gott ober bes Chenbilbes Gottes, fonnen aber auch von Gott abfallen und haben baburd, bag fie jum Bofen fich manbten, ben Streit und bas übel in bie Welt gebracht. In ben natürlichen Dingen findet helmont eine fortwährende Entwidlung und Thatigfeit, in ben verftanbigen Dingen eine beftanbige Schöpfung 1). Wir erbliden bierin bas Bemühn bie Gebiete ber Begriffe genau abzusonbern. So wie Belmont Bott und Befcopf forgfaltig getrennt bielt, so wie er bas Ebenbild Gottes in uns von unserer finnlichen Seele unterschied, so scheibet er auch Ginbilbungefraft und Bernunft von bem Berftanbe, welcher allein auf grabem Wege bas Richtige trifft, warend fene nur ben Abweichungen vom Rechten angehören 2). ähnlicher Beise will er auch bie Naturreiche genau von einander geschieden wiffen, fo bag fie verschiedene Arten ber Erzeugung haben 5). Wir murben biefe Bemubungen zu festen Unterschieden zu gelangen zu rühmen haben, wenn fie nicht auch barauf ausgingen ben Berftanb von seinen Bermittlungen loszulosen. Sie treiben baburch jur Theosophie. So wie die Sunde ein ploplicher Ab-

<sup>1)</sup> Causae et init. nat. 20.

<sup>2)</sup> Ven. scient. 33.

<sup>3)</sup> Causae et init. nat. 20.

fall von ber Ordnung Gottes sein soll, so möchte Sels mont auch durch einen plöglichen Aufschwung bes Geistes bie Ordnung bes Guten sich wiederherstellen sehen.

Auf bas Genaueste hängt seine Anficht von ber Natur mit feiner frengen Unterscheibung bes Sittlichen und bes Ratürlichen zusammen. Sie sest fich in feiner Weise fort bie Berte ber Natur von ben Berten ber Runft gu unterscheiben. Jebe Wirfung, lehrt er, wird entweber von einem außerlich Birfenten bervorgebracht und ift alsbann ein fünftliches Wert, ober fie geht von einem innerlich Birfenden aus und ift ein natürliches Werf 1). bier fehlt die Bermittlung; Die fünftlichen Berfe werben als etwas betrachtet, mas ber Ratur nicht angebort, gleichsam ale würden sie nicht burch natürliche Mittel vollbracht, und baburch bag von ber Natur alles innerlich erzeugt werden soll, möchte helmont bie mechanische Ursache aus ber Naturlebre verbannen. Freilich nicht gang gelingt ibm bies. Rach einer forgfältigen Untersuchung will er gefunden haben, daß ber natürliche Körper von nichts anderem abhänge, als nur von zwei Urfacen, von ber Materie und von ber wirfenden Rraft, welche beibe bem Rörper innerlich sein sollen. 3war geselle fich biefen beiben gewöhnlich noch eine außerlich anregende Urfache ju; aber fle fei boch nicht nothig D. In ihr werden wir

<sup>1)</sup> Ib. 17. Siquidem omnis effectus producitur vel ab agente externo et est productum artificiale, vel a suscitante et fovente externo, quod est causa occasionalis et externa, quae tamen intus habet causam efficientem et seminalem. — ... Causa tamen occasionalis non est agens verum.

<sup>2)</sup> Ib. 10. Post sedulam rerum omeium investigationem non inveni corporis naturalis ullam dependentiam, misi duntaxat ad

bie mechanische Ursache zu suchen baben, welche er bie gelegentliche nennt. Sie führt bie gunftigen Berbaltniffe für bie Entwicklung ber natürlichen Arafte berbei. Aber Belmont ichiebt biefe Urfache gang bei Seite. Er balt es für Irrthum, wenn man von ihr irgend eine Wirfung Eine folde, wenn fie von ber Natur ableiten wollte. außen ausgehn follte, wurde nur burch ein Leiben bervorgebracht werben konnen. Aber bie Materie als leibenbes Subject will er in ber Ratur nicht jugeftebn. Bas die Soule fo nenne, fei vielmebr eine mitwirkenbe Rraft, und aus bem Berbaltnig ber wirfenben und ber mitwirkenden Rraft entspringt ibm febe Thatigkeit ber So verlegt er bie mitwirfenben Urfachen, welche wir im Augern ju fuchen pflegen, in bas Innere Er bemerft bierbei nicht, bag burch feine ber Dinge. Unficht ber Unterschied zwischen Materie und wirfenber Urfache, von welcher er ausgeht, in ber That in Gefar Denn eine gang anbere Borftellung mußten wir aerätb. von ber Materie faffen, wenn fie ber wirfenben Urfache entgegengeset murbe, als jest, ba fie als mitwirkenbe Urfache geschildert wird. Es finden fich bier zwei Borftellungsweifen in Streit mit einander. Die eine betrachtet die Materie als ein Princip, welches wenigstens in untergeordneter Beife in allen naturlichen Erzeugniffen wirtsam ift; in biefer Beife wird fie als ein generischer

duas causas, ad materiam et efficiens, internas (quibus plerumque externa quaedam excitans associatur) scilicet.

<sup>1)</sup> Ib. 18. Subjectum vero, quod scholae patiens dixere, ego coagens voco. In relatione vero amborum terminorum sive in habitudine motus agentis ad coagens resultat actio.

Saft von Hekmont hetrachtet 1). Die andere dagegen legt der Materie nur die Bedeutung einer Wirkung bei und betrachtet die wirkende Ursache als das allein Erzeugende, welches in der Wirkung seinen natürlichen Sis habe 2). In diesem Sinne heißt es, daß sedes Ding leer, eitel, todt und träge sein würde, wenn ihm nicht ein belebendes Princip heiwohnte 5). Alle Kraft der Natur wird nun in die sebendigen Samen der Dinge verlegt, welche Helmont in ähnlicher Weise wie Patritius als durch die ganze Natur verdreitet sich denkt. Aus nichts wird nichts in natürlichem Wege und nichts entsteht, was nicht aus der Nothwendigkeit des Samens seinen Ursprung hätte 4).

Überlegen wir den Gang, in welchen diese Gedanken sich ausgebildet hatten, so werden wir nicht daran zweisteln können, daß von diesen Vorstellungsweisen die zweite bei Helmont die herschende ist. Im Gegensatz gegen die Aristotelische Lehre, daß alle Bewegung und mithin alles Berden der natürlichen Dinge von außen kommen muffe, hatte seine Überzeugung sich gebildet. Er wirft dem Aristoteles vor, daß er in Erklärung der natürlichen Dinge nur auf das Außere und auf die Vergleichung der Natur

<sup>1)</sup> Ib. 12; 23.

<sup>2)</sup> Ib. 21. Materia nempe est ipsissima effectus substantia, efficiens vero ipsius internum atque seminale agens.

<sup>3)</sup> Ib. 3. Resque omnis inanis, vacua est, mortua ac deses, nisi vitali aut seminali ad esse principio fuerit constituta aut quandoque constituatur.

<sup>4)</sup> Ib. 35. In tota rerum naturalium serie de novo nibil surgere, quod non e semine ortum ducat, nibilque fieri, quod non e seminis necessitate fiat.

mit der Runft gesehn habe 1). Die alte Analogie zwifchen bem natürlichen Berben und bem funftlerischen Bil ben ift ibm verhaft. Daber verlegt er auch ben fünftle risch bilbenben Bebanken, bie 3wedurfache in ben naturlich fich entwickelnben Samen. Ein ber Ratur außerlicher Gebante, ein reines Ding ber Borftellung im Runfler, wurbe in ber Natur nichts wirfen fonnen. Die Renntnig bes Zweds muß in naturlicher Weise ber wirfenben Urfache von Gott eingepflanzt fein 2). türliche Rraft bilbet fich felbft ihre Materie, ihren Rorper. Das leben, überall in ber Ratur verbreitet, fonnen wir nur als formgebenbes Licht begreifen; weiter konnen wir in seine Erfenntniß nicht eindringen. Durch bie Berschiebenheit ber Lichter, welche Gott in Die Ratur gelegt hat, wird alle Berschiebenheit ber natürlichen Arten und Individuen bervorgebracht 5). Wir feben, daß biernach ber Materie in der That keine andere Bedeutung übrig bleibt, als für eine Wirfung ber innerlich bilbenben Kraft ju gelten. Alles, lebrt Belmont, wird burch ben famenartigen Archeus hervorgebracht 1), bas beißt burch bie innere Rraft, welche bie außere Erscheinung ber Dinge bedingt. Daber wird auch in allen Dingen Leben gefucht;

<sup>1)</sup> Ib. 9. Ejusque omnem speculationem circa artificialia et externa naturae vagari.

<sup>2)</sup> Ib. 12. Causae efficienti naturali sua a deo naturaliter — infusa finium et habitudinum scientia.

<sup>3)</sup> Blas humanum 22; spiritus vitae 23. Sed revera sunt totidem luminum vitalium species, quot vitalium creaturarum. — Adeoque per ejusmodi luces ipsas est sola atque omnis specierum distinctio.

<sup>4)</sup> Causae et in. nat. 8 sqq.

auch ber leblosen Ratur foll wenigstens dem Bermogen nach Leben gutommen 1). Wir tonnen hierin nur eine Fortsetzung ber Grundsate in ber Beurtheilung ber Ratur feben, welche von Averroes an mehr und mehr fich verbreitet hatten, bag aus bem innern Bermogen ber Materie alles fich entwicklen muffe, daß alles natürliche Berben nur eine Couction ber Formen fei. Bei Belmont, wie bei andern Theosophen, wie bei Nicolaus von Cusa und bei Bruno, fahrten biefe Grunbfage ju bem Beftreben die Materie in die innerlich bilbende Form umzuseten, welche nur eben noch im Werben begriffen bie in ihr lie gende Gestalt nicht zur Reife gebracht babe. Dies lieat im Gebanten bes Samens, welcher eine Form bat, aber boch noch etwas Unfertiges, etwas Materielles an fich Das Streben in biefen Gebanken geht babin bie Doppelbeit ber ngtürlichen Principien zu überwinden. Dies bebt Selmont beutlicher hervor als feine Borganger, inbem er bie Nothwendigfeit bes Gegenfages in ber Ras tur leugnet. Daber liegt ihm zwar im Gebanten bes Samens ein boppeltes, bie Materie ober bie noch nicht gebildete Rraft und die Form oder die bildende Rraft, aber bie erftere tritt ibm jurud; fie ift nur ber verschwinbenbe Punft, welcher in jebem Augenblide ber Entwicklung übermunden wird. Rur nicht völlig lägt er fie aufgebn in bie Form und baber verlangt er benn auch, bag wir die Materie unter Die Principien ber Natur gablen follen.

Bei ber Frage nach ber materiellen Ursache ber Dinge ftreitet helmont sowohl gegen bie alten Clemente ber pe-

<sup>1)</sup> lb. 16.

ripatetischen Schule als gegen die demischen Elemente des Paracellus. Wenn auch bei ber Berbrennung ber Körper meistens breierlei Bestandtheile fich unterscheiben laffen, bas Di ober ber Schwefel, bas Baffer ober bas Quedfilber und bas Salz, so balt er diefelben boch nicht für Grundbestandtheile, fondern betrachtet fie ale Erzeugniffe, welche erft in ber Berftorung ber Rorper burch bas Feuer gewöhnlich und boch nicht immer bervorgebracht Dagegen nimmt er nur ein materielles Eles mürben 1). ment an, ben generifchen Saft, bas Baffer. Mit ber wirfenben Rraft foll es in folder Beife verbunden fein, bag biefe bas individuelle Wefen bes Dinges, jenes bie allgemeine Gattung abgiebt 2). Die wirfenbe Rraft in ber Materie nennt er auch bas Ferment, bas Princip bes Samens, welches, weber Subffang noch Accidens, nur eine individuelle Anlage sei und ben Samen nur vorbereite 3). Der Same ift bas nachfte Princip ber natürlichen Wirffamfeit, aus bem Ferment aber geht ber Same hervor 1). Die Fermente find burch die gange Natur vertheilt; fie find bie gebeimen, im Innern ber Dinge verborgenen Gigenschaften, welche jedem Dinge eigenthümlich mit nichts anderm verglichen werben fonnen, welche mit Freithätigfeit bas Leben aus fich entwideln;

<sup>1)</sup> Tria chymicorum principia 3 sqq.; 46 sqq.

<sup>2)</sup> lb, 51.

<sup>2)</sup> Causae et in. nat. 22 sqq.

<sup>4)</sup> Ib. 28. Fermentum igitur principii veri naturam tenet a causa efficiente in hoc diversi, quod causa efficiens consideratur tanquam immediatum principium activum in re, quod est semen, ac velut principium motivum ad generationem sive initium rei constitutivum.

denn alles ift in Inbividueller Beife geschaffen und treibt fein Leben aus fich beraus, nach feiner Gigenthumlichkeit 1). . So behauptet er giben Brundfan bes Nichtnunterscheibenden in ftrengster Weife, nich unterwirft bie munberbaren Wirfungen ber Natur in jebem einzelnen Dinge nur insoweit bem allgemeinen Befete, als jebes aus seinem Innern hexaus fich entwidelnde Ding bem Plane ber ganzen Schöpfung fic anschließen muß. Auch hierin folgt . er ben Spuren feiner Borganger. Aur ift er bemubt bie eigenthumlichen Lebenstrafte ber Dinge genauer in ber Erfahrung nachzumeifen. Sieraus find ibm verschiebene Begriffe bervorgegengen, welche an einzelne Beobachtungen fic anschließend mit bestimmten Runftquebruden van ihm bezeichnet werben, aber boch nicht zu deutlicher Gestalt beraustreten wollen. Wir haben schon bewerft, wie er Fermente und Samen, unterscheibet. Seine Benbachtung bes Gahrungeproceffes batte ibn unftreitig barüber belehrt, daß, die Wirkungen des Ferments an eine bestimmte Raterie gebunden nur burch Berührung gefcheben; aber er glaubte auch noch andere Wirtungen annehmen zu mufsen, welche in bie Ferne gehen, phue bag Canale und Mittel zu ihrer Uhentragung porhanden fein mußten 2); außer andern Erfcheinungen find ihm bas Lebenslicht, welches alles burchbringt, bie Thatigfgiten ber Seele und

<sup>1)</sup> Ib. 24. Fermenta — individualiter per species distincta. — Singula juxta sui naturam et proprietates. De magn. vuln. cur. 69 sq.; septuplex digestio alimenti humani 12. Fermenta — dona specifica naturae vitalis. — Fermentum, qua parte fermentum est, vitale ac liberum est arcanum.

<sup>2)</sup> Ignota actio regiminis 37 sq., Grid. b. Obilof. x.

bes Berftanbes bietvon ber beutlichte Beweis. burch ibren Unblid, burch Erleuchtung, eine Ausftralung ihrer Rrafte ohne eigene Beranderung wirten viele Dinge 1). Weil er eine folche wunderbare Wirtung dem Fermente Inicht beilegen fann, gebraucht er bie Ramen ber Samenibee, bes Blas 2), bes Archeus, um durch fie bie weitergreifenden Erscheinungen ber lebendigen Ratur zu begeichnen. Im Gegenfan gegen folche Naturforfcher, welche alles nur auf Rorverliches gurudführen möchten, macht er ben Platonifden Gebanken geltenb, bag alles boch nur von feiner 3bee ber fein Sein und feine Rraft habe und legt in Übereinstimmung biermit bem Samen ber Dinge ein ideales Sein bei, welches, ein bloges Berftandesbing, ein reines Richtseiendes, boch von Natur die Rraft habe fich einen Korper zu bilben. Er erinnert babei an bie Rraft unferer Gebanten, an bie Macht unferer Ginbildungefraft, bes Affen unferer Gebanten, eines in und reffectirten geiftigen Lichtes, und beutet an, bag in ber Ratur bes Samens biefes boppelte liege, ein Wirfliches ju fein unb ein Richtwirfliches, welches er als Same erft bervorbringen folle aus ber ihm borfdwebenben 3bee feines Beftrebens fich fruchtbar gu erweisen 5).

Digitized by Google

<sup>1)</sup> In verbis, herbis et lapidibus est magna virtus p. 353.

<sup>2)</sup> Der Rame Blas ift seine eigene Ersindung. Der Begriff besfelben schließt sich an die Birkungen der Gestirne an, wird aber
weit über dies Gebiet hinaus ausgebehnt. Blas meteoron 1; 5.

<sup>3)</sup> Progreditur ad morborum cognitionem 8 sq. Omnium omnino rerum naturale initium ex parte ideali in semine quovis pendere. — Itaque quamvis ipsa cogitatio sit merum non ens, attamen ex ipso suae nativitatis jure quaelibet res concepta constat materia concepta et lumine vitali intelligibiliter in illam reflexo. Ib. 15 sq.

freitet er; gegen bie, welche nichts Mittleres zwijchen Subftang und Accidens annehmen wollten; Licht, Leben und Form, find ihm folde, mittlere Dinge, weil fie ben Samen zur Erzeugung in fich trugen 1). Man wird wohl bemerken, daß in hiesen Lehren die Materie ihm bem Wesen nach perschwindet. Sie wird der Idee geopfert, welche in ben lebendigen Rraften ihre Musfuhrung erhalt und von innen aus affes gestaltet. Go beforeibt er uns ben Archens, wie er aus ber Berbindung einer Lebensluft, feiner Materie, mit einem Samenbilbe beftebe, welches fein innerer geiftiger Rern fei; biefes geistige Bild enthalte in sich die Fruchtbarkeit des Samens, ber fichtbare Same fei nur feine Sulfe 2). einer andern Stelle wird ber Archeus, welcher ber Erzeugung aller Dinge, felbft ber Mineralien vorsteht, geradezu ber Lebensluft und bem erzeugenden Safte gleichgefett 5); so bag wir nicht baran zweifeln konnen, bag diese Lehre barauf ausgeht bie Materie gang in die belebenbe Araft aufgehn zu laffen.

Diese bynamische Erflärungsweise sett fich nun allen ben Borftellungen entgegen, welche das Leben im gesunben wie im franken Zustande von äußern Einflüssen ableiten möchten. Helmont bestreitet daher die aftrologischen Leben vom Ursprunge der Samen durch den Einfluß der

i) Formarum ortus 22 sqq.

<sup>2)</sup> Archeus faber 4. Constat Archeus vero ex connexione vitalis aurae velut materiae cum imagine seminali, quae est interior nucleus spiritualis foecunditatem seminis continens; est autem semen visibile hujus tantam siliqua.

<sup>3)</sup> Form. ort. 20.

Geftirne. Die Beftirne geben nur Beichen und Beiten ab. Er beftreitet noch eifriger Die Lebre von ber erzeugenden und belebenden Rraft bes Reuers ober ber Barme. Das Feuer erzeugt nicht? Conbern "gerftort nur: "Es ift nur bagu geeignet bas' Beilfanie von bem Schablichen, von bem Unrath abaufcheiben warin bewahrt fich bie Rraft ber Pprotechnit. Wie Ebres von ber eingebornen Barme ift baber nach Helmont bas mabre Berberben ber rechten Medicin. Die Barne ift nicht Urfache, fonbern Wirfung bes Lebens; bie Urfache ber Berbauung und ber Ernährung baben wie nicht in ber eingebernen Warme, fondern in ben verfchiebenen Bermenten gu fuden, welche im lebenbigen Rorper vertheilt And 1). Das Außere ift überhaupt nur Beranlaffung ber lebenothatigfeiten. Bon ihnen empfangen bie Samen ber Dinge, fo wie Die Seele, ein Bild welches erregen ober auch ftoren fann; aber alles Auffere bleibt ben Lebensteimen fremb, bis es von ihnen selbst ihrer Natur gemäß aufgenommen worden und eine Erregung ihrer Lebenstriebe abgegeben bat.

Bon solchen innerlich wirksmen Kräften ausgehend gelangt nun helmont zu der Annahme eines forperlichen. Daseins und einer räumlichen Ausbehnung der Dinge in der Welt nur badurch, daß er im lebendigen Leibe eine Vereinigung vieler solcher Kräfte voraussett. Wir haben die Lehre des Paracelsus kennen gelernt, daß im Mensichen viele Geister in Fehde oder in Frieden mit einander leben, unter der herrschaft der Seele vereinigt.

<sup>1)</sup> Caus. et in. nat. 36; blas hum, 15; 37; calor efficienter non digerit, sed tantum excitative 29.

Diese lebre bilbete helmont weiger aus, weniger in pfvdologischem als im physiologischem Sinn, indem er gwar bie Seele als Einheit anfah, im Leibe aber eine Bereinigung verschiebener Samen ober Lebensfrafte nachzuweis Er jog hierdurch eine Reihe von Gebanten fen fucte: zusammen, welche in der frühern Philosophie zerftreut bem neuern Monadenspfiem porarbeiteten. In einem jeben Theile bes lebendigen Organismus findet er eine ibm eigene thatige Lebensfraft, alfo einen Archeus, welcher feine eigene Materie fich bildet; aber alle biefe Lebensfrafte werden burch eine allgemeine Lebensfraft bes gangen Organismus, einen berichenben Archeus zur Ginbeit bes Lebensprocesses jufammengehalten. Gin jeber befonbere Archeus muß alebann die besondern Berrichtungen verfehn, welche von feiner Seite gur Erhaltung bes Lebensprocesses beignsteuem find 1). Der Herrschaft bes allgemeinen Archens entzieht fich ber einzelne Archeus nur in der Krankheit. In der Berdauungstheorie, in welcher helmont mit besonderer Sorgfalt die verschiedenen Grade unterfcieb, werben bie eingelnen Fermente ber einzelnen Grabe und ihre Geschäfte unter ber herrschaft bes allgemeinen Archeus genau bestimmt. Go breitet fich benn die Lebenstraft im Raume aus, weil die einzelnen Le-

<sup>1)</sup> Archeus faber 6 sqq. Cum omnis actus corporeus in corpus terminatur, hinc fit, quod Archeus, generationis faber ac rector, se ipsum vestiat statim corporali amictu. — Hic enim car locat, ibi vero cerebrum designat atque ubique immobilem habitatorem praesidem ex universali determinat juxta exigentiae partium et destinationum fines in obitum usque. Datauf ist vom universalis archeus influus die Rede, welcher von ben particulares viscerum archei unterschieden wird.

hensträfte, welche im lebendigen Abret vereinigt find, ihre befondern Stellen im Leibe behaupten und nur durch die Herrschaft einer fraftigern Ursache zur Einheit des Lebens verbunden find.

Die Lebensfraft bes Archeus ift jeboch noch immer an ber Materie gebunden; auch ber berichende Archeus ift noch ein ausgebehnter und theilbarer Körper, weil er in einer belebenben Luft wirffam ift. Dagegen bebt belmont bervor, daß die Seele als ein centraler Bunft gebacht werden muffe, weil fie eine untheilbare Ginbeit babe 1). Sie muß daber vom berschenden Archeus unterschieden werben; biefer ift nur ale Organ ju benfen, burch welches jene überallbin ihre Wirfungen verbreitet?). Doch muffen wir auch ber Seele einen Sig im Leibe auschreiben, von welchem aus fie bie Berrichaft über ben berichenden Archeus ausübt; benn bie Erfahrung zeigt, baß Theile bee Leibes ohne Gefar für bas leben ber Geele entfernt werben fonnen, marend ber Berluft ober bie Berftorung anderer Theile augenblicklichen Tob nach fich zieht. Durch feine Erfahrungen balt fich Belmont fur berechtigt ben Sig ber Seele im Magenmunde ju fuchen, von welchem aus fie mit ber Milg, bem Sige bes Archeus, in Berbindung ftebn foll. Dies ift bas Duumpirat ber Rrafte, welche unfer leibliches leben beberfchen 3). Gorge fältig fucht Selmont ben Gedanten abzuwehren, bag bie Seele burch ben Sig, welchen fie im Leibe einnimmt,

<sup>1)</sup> Sedes animae 5 sq.

<sup>2)</sup> Ib. 12. Per ministrum organum archei cuncta perficit (sc. anima) radioque illo vitali ubivis velut praesens adsistit.

<sup>3)</sup> lb. 5 sq.; 26 sq.; jus duumviratus 8.

qu einem tärparlichen Besen gemacht werde; dagegen bient ihm zum Schute die Behauptung, daß sie in ihrem Sitze nur ein punktuelles Sein habe 1). Ohne Berührung, wie das Gestien, wirkt von dorther die Seele in allen Gliebern, durch besondere Theile besondere Geschäftez als ein folches Wertzeug wird vor allen das Gehirn bestrachtet, welches durch die Nerven die Bewegungen der Seele zur Aussührung bringe und ein Träger der sinnlichen Wahrnehmung, des Gedächtnisses und der Einbilsdungskraft sei 2).

Doch ist auch die sinnliche Seele ber Mannigfaltigkeit nicht enthoben. Sie wird auch von Helmont wie von Paracelsus als eine Herberge einander beseindender und unter einander verträglicher Gedanken vorgestellt. Sie ist dem Menschen mit den Thieren gemein und vergängslich wie diese. Der freie und vergängliche Wille, welcher an das Sinnliche sich hestet ), mit aller Ichheit und Nichtigkeit soll von uns überwunden werden. Alles sinnsliche Leben ist nur eine Form, welche auf eine Zeit langden Schein der Substanz an sich trägt, aber als solche sich nicht bewährt, sondern im Tode sich auslöst; denn nur in der Bereinigung der ewigen Samen unter Herrschaft des Archeus und der Seele hat diese Form sich ges



<sup>1)</sup> Sed anim. 18. Exorbitanti modo innest in puncto centraliter ac velut in atomo.

<sup>2)</sup> lb. 32.

<sup>3)</sup> Imago mentis 25. Nulla est homini potestas perniciosior voluntate libera. — Voluntas est potestas animae caduca. Dagegen ib. 27. Perit itaque cum vita potestas volendi ac se manifestat voluntas substantialis, ab intellectu mentisque essentia nequaquam distincta.

bildet; verläßt fie biefe herrschaft, fo Richt bas lebenbige Wefen und jebes Element beffelben tehrt in feinen Samenzustand zuruck 1). Anders ist es mit den Geiste (mens), dem Ebenbifte Gottes im Menfchen. In ihm eröffnet fich und bie mabre Ginbeit, bie Gintracht ber Gebanten, welche nur burch bie Ganbe gerftort worben ift, inbem fie bas finnliche Leben berbeigezogen bat. Alles, was in ber Seele fich zerftreut, ber Berftand, ber Bille und bie Liebe, ift im Beifte vereinigt ju einer Subftang. in ber finnlichen Seele werben biefe Thatigfeiten andein andergezogen zu der Unordnung und dem Unfrieden, welchen wir empfinden, wenn wir wollen, mas wir nicht lieben, erfennen, was wir nicht wollen, und wollen, was Der Beift folt bie finnliche Seele wir nicht wiffen 2). beberichen, wie die Seele die im Leibe gerftreuter Lebens: frafte; bie finnliche Seele empfangt auch vom Geifte ihre Erleuchtung, obgleich fie eine eigene Rraft zu erfennen bat; aber in bem irbifden und funbhaften Leben, in welchen wir find, bat bie finnliche Seele eine Berrichaft über ben Geift gewonnen und beugt ihn unter ein Go fet, welches feinem Streben nach Eintracht jumiber In bem Geifte haben wir nun die mabre und

<sup>1)</sup> Magnum oportet 17 sq.; 28.

<sup>2)</sup> Imago mentis 46. Patet ergo in mente intellectum, voluntatem atque amorem substantialiter units, in anima vero sensitiva, operationes distingui e radice facultatum diversarum, dum
intelligimus non desiderata, desideramus quoque, quae nolumus nec plane noscamus. — Quae cuncta continguat in
mortalibus, quamdiu sensitiva trahit facultates suas in multiplicem divisionis ataxiam.

<sup>3)</sup> Mentis complementum 8 sqq. Cogitat quidem sensitiva

ewige Subftanz bes Menschen zu erkennen; er ist keine vergängliche Form; wenn er nicht mehr gestört wird von ben zeitlichen Geschäften der sunlichen Seele, kann erst das Bildniß Gottes rein in ihm hervortreten 1). Jest werden wir noch durch den Zwiespalt unserer Gedanken und durch die Nothwendigkeit den Werkzeugen unseres sinnlichen Lebens unsern Geist zuzuwenden im Bewußtsein unserer Einheit gestört; dann aber soll unser Geist in der größten Einerleiheit und Einfachheit des Verstandes, des Willens und der Liebe, seiner Einheit und seiner Berbindung mit Gott sich erfreuen 2).

helmont halt sich seboch bavon zurud, diese Gebanten an das lette Ziel unserer Bestrebungen weiter zu verfolgen; dies ift nicht das Geschäft der medicinischen Facultät, welcher er angehört; in die Untersuchungen der Theologie aber will er sich nicht einlassen. So sinden wir bei ihm dieselbe Scheu, welche wir bei den Aristotelistern und andern Philosophen dieser Zeit bemerkt haben, die Schen der Natursorscher mit der Theologie in Streit

humana vi propria, sed illustratur a mente. — Prout in luna solis lumen suum amittit calorem, — sic et in vitali sensitiva radius mentis, licet nuditer sit intellectualis, transmigrat in dominium sensitivae adeoque et invenit ibidem legem terrenam legi mentis oppositam.

<sup>1)</sup> Formarum ortus 23 sqq.; 96; ment. compl. 8, Es wers ben forma substantialis, die vergängliche Form, welche nur eine Beit lang den Schein der Substanz an sich trägt, und substantia formalis, die wahre Substanz, welche die Form giebt, von einander unterschieden.

<sup>2)</sup> Imago mentis 43. Ergo amor desideriumve mentis non est functio potestatis appetitivae, sed est ipsa mens intellectualis et volens, quae sub unitatem indivisibiliter sunt copulata in identitate et simplicitate quam maxima.

zu gerathen. ; Er wird barüber nicht in Berbacht fallen, bie theologischen Uberzeugungen zu verachten. Nur pon ber Theologie, wie fie gegenwärtig gestaltet ift, finbet er fich jurudgeftogen. Seine religiöfen hoffnungen fest er auf bas ftille Bebet und auf bie unmittelbare Erfabrung ber gottlichen Erleuchtung. Er bezeichnet ben Wenbepunft in der Entwicklung der Theosophie, wo die religiöfen Überzeugungen und die phyfifchen Untersuchungen, welche in ihr fich burchbrungen batten, fich wieber zu icheiben begannen, um bie lettern ungeftorter verfolgen au fonnen. Mit feiner Abneigung gegen bie berichenbe Theologie, mit feinem Duingen auf bie niebere und bie bobere Erfahrung wird man es im Busammenhang finden, daß er in den metaphyfischen ober allgemeinen Grundfagen ber Wiffenschaft sehr rob ift und baber ber Ginn feiner Lehren nur ichwer burch bie Berwirrungen feiner Darftellung fich binburchfcauen läßt.

Bor ben frühern Thebsophen hat er voraus, daß er manche Auswüchse ber alten Lehre abgeschnitten hat. Seine Scheu vor den theologischen Untersuchungen hat doch den günstigen Erfolg, daß er die Geheimnisse Gotztes nicht erforschen will, daß er alle Anflänge an den Pantheismus und an die Erfenntnißsehre meibet. Auch die Einstüsse der Gestirne und des Himmels auf die allzgemeine Beledung der Natur will er nicht erforschen; den Lehren der Astrologie widerspricht er vielmehr; die Beobachtung des besondern Lebens in der Erdsphäre selselt die Ausmerksamkeit des Natursorschers. Wir würden es ihm auch als Borzug anrechnen können, daß er das sittliche Gebiet von dem natürlichen getreunt hielt,

wenn nur feine Beise die Trennung berbeiguführen bie finnliche Seele aus bem Sundenfall hervorgeben zu laffen und durch fie ben Unfrieden in die Welt zu bringen nicht gewaltsam die Einheit der Welt gerriffe. Chen bied bringt eine Störung in die positiven Lebren, welche bert Rern feiner Beltanficht bilben. In ber Ratur will er ben Frieden bewahren, welcher von Gottes Gefet über fie verbreitet wird. Daber tampft er eifrig gegen bie Lebren, welche ben Streit als etwas Nothwendiges in ber Schöpfung fegen. Er gebt vielmehr barauf aus alle Reime bes Lebens, alle einzelne Fermente, fo eigenthumlicher Art auch ein febes von ihnen fein foll, in befreunbeter Unterordnung unter ein allgemeines Befet fich ju Sierauf flutt fic ber eigenfte Gebante feiner benten. In zeitweiliger Unterordnung bienender Rrafte unter einem Regenten vollzieht fich bas organische Leben, indem boch eine febe Rraft nur aus fich ihre Entwicklung gieben fann, und bie Materie bilbet fich nur burch ben Bufammenhang verschiedener lebenbiger Rrafte, welche fich unter bem herfcher bes lebenbigen Organismus ju Wenn biefer Gebante auf ben einem Körver vereinen. Frieden ber gangen Ratur ausgedehnt worden ware, fo würde er auf ben Zusammenhang ber gangen Welt unter einem berichenden Gefete geführt baben. Aber hieran verhindert es ihn, bag er für nöthig halt ben begehrlis den Menfchen und bie fittliche Welt von ber friedlichen Ratur burch eine tiefe Rluft abzusondern. Daber balt er feine Gebanken leeber bei ber Untersuchung ber einzele nen organischen Welen in ber Belt fest ohne fie zu einer allgemeinen Rebee über biet minge Beit zu verarbeiten.

In berselben Weise sucht er auch allein für sich sein Deil ohne ben allmäligen Fortschritt bes geistigen Lebens zu bebenken. Es sind dies die Gedanken der Theosophie, welche zu begehrlicher Natur ist, als daß sie die Reise der Jeisen erwarten könnte. Ein plöglicher Abfall soll die Gesepe der Welt brechen; in einem plöglichen Aufschwunge des Geistes sollen wir uns wieder mit Gott und der Welt versöhnen.

## 2. Robert Flubb.

Einen Augenblick muffen wir noch bei einem Englanber verweilen, um ju zeigen, wie weit bie lobren ber Theosophie in allen 3weigen bes germanischen Stammes fich verbreitet hatten. Der Dane Peter Severinus batte im 16. Jahrhundert die Paracelfische Medicin in ein Spftem gebracht, welches weite Berbreitung fand. berfelben Beit, in welcher Belmont fie in ben Niebertanben ausbilbete, empfal fie Robert Bludd in Enge land, obgleich bamale icon Bacon für eine nüchterne Naturforschung ben Weg gebahnt und vor den Überschwenglichkeiten ber Chemie gewarnt batte. Dag er für nothig bielt in fleißigen Wieberholungen gegen biese Richtung der Raturlohre seine Stimme zu erheben, beweift uns, bag fle viele und einflugreiche Freunde gablte. Nies mand aber war unter ihnen thatiger als Flubd. Im Jahre 1574 ju Milgate in ber Graffchaft Rent geboren, batte biefer Mann eine Beit lang Kriegebiepfte gethan; bann lange in: Frankreich, Deutschland und Indien jauge bracht. Als er nach England gurudgefommen mar, übte er die Argneiwiffenfchaft mit Glud aus bis zu feinem

Tobe 1637. Auf seinen Reisen hatte er viele gelehrte Berbindungen angeknüpft, in Deutschland wollte er auch die Rosenkreiger aufgespürt haben, deren Sprenrettung er mehrere Schriften widmete. Seine Gelehrsamkeit in den geheimen Wissenschaften war sehr umfassend und bessonders mit der Chemie hatte er sich fleißig beschäftigt.

Mit Belmont ift er an eindringenbem Geifte nicht gu vergleichen, aber es treten boch bei ihm einige Buge ber Bestrebungen, in welchen die gelehrte Theosophie fic bewegte, beutlicher bervor als bei fenem Beitgenoffen. hierzu rechnen wir die Beife, wie er die geschichtlichen-Anfnüpfungspuntte ber Theofophie behandelt. Alubb ift der gekehrteste unter ben Theosophen genannt worden und in der That feine Schriften wimmeln von Anführungen ber alten Lehren. Gin Gegner ber Peripatetifer und der beibnischen Philosophie überhaupt, welche nur der Einbildungsfraft gedient habe 1), ift er boch feinesweges fo entbrannt, wie Belmont, gegen alles Undriftliche und gegen bas Alterthum überhaupt, vielmehr elfert er gegen bie Anmagung ber Reueren, welche alle Erfindungen für eigenes Werf ausgaben-2); er bagegen will nur auf die Philosophie bes Dofes uns gurudführen; auf den hermes beruft er fich, auf die Rabbaliften, den Paracelfus, ben Nicolans Cufanus und bie gange Schar ber Autoritäten, welche im Munde ber neuern Platonifer und Theofophen waren. Dabei ift er aber boch ben Entbedungen der neuern Physik nicht abgeneigt, wenn fie nur mit feinen theosophischen Anschauungen fich vereinis

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Philosophia Mosaica (Goudae 1638) sect. I. lib. II, 2.

<sup>2)</sup> Ib. I, 2.

gen laffen. Gilbert's Unterfuchungen über ben Dagneten entlocht er feine iconften Gage. So begegnen fich bei ibm die Beftrebungen ber neuern und der alten Beit. Benn man freilich bie Daffe feiner Citate anfieht, burfte man geneigt fein ben Ginfluß ber alten Beit bei ihm für ftarfer ju halten, ale bas, mas er ber neuern entnommen hat. Auch ift er ber Theologie noch febr ergeben; er schließt fie nicht, wie helmont, von ber Naturforschung aus, vielmehr meint er, wie die Rabbaliften, alles in ber Offenbarung finden zu tonnen 1). Zwischen der Theologie und ber natürlichen Philosophie finbet er nur ben Unterschied, bag jene vom Mittelpunfte, von Gott, ausgebe und aus ber Duelle, a priori alles ableite, biefe bagegen vom Umfreise aus forsche und burch bie Erfahrung jur Erfenntniß ju gelangen suche D. Aber wenn wir nun bennoch seben, bag er trop feiner ungabligen Anführungen aus ber beiligen Schrift auf bem Wege ber Philosophie fortschreiten will, freilich in ber Beife ber Theosophen 5), so werden wir gewahr, daß fein Berfahren im Wesentlichen ben Bestrebungen ber neuern Beit fich zuwendet. Daber, wenn auch bie Sinne ums zer-Areuen follen, lagt er boch bas Beugnig ber Sinne ju -und verschmäht auch nicht, wie helmont; ben Bebrauch ber Bemunft und bes Beweises, sonbern will biefen Mitteln nur nicht allein vertrauen, weil fie oft ju Irrthomern geführt batten. Nur beswegen halt er est für, gerathen auch tie beilige Schrift und bie Zeugniffe

i) lb. 11, 4.

<sup>2)</sup> lb. procem.

<sup>3)</sup> L. l.

anderer heiligen Manner anzuziehen 1). Frilich ift es nur die Ungläubigkeit des Zeitalters, welche ihn auffordert durch augenscheinliche Beweise die hähere Wahrbeit zu unterftügen 2); aber daß er hierzu seine Zusucht zu nehmen sich gedrungen sieht, beweist die Gewalt, welche die Richtungen der neuern Zeit auch auf diese gläubige Seele aussibten.

Beldes find nun bie augenscheinlichen Beweise, welche Hubb für feine bobere Anschauungen beibringt ? ein gang einfacher Berfuch, es find bie Beobachtungen an einem phyfifalifchen Inftrument, welche ihm bas Rathe fel ber Welt zu eröffnen scheinen. Mit ihnen beginnt er seine Mosaische Obilosophie, durch sie benkt er die berculifche Arbeit in Bekampfung bes Unglaubens fiegreich be-Das find bie Wunder und Zeichen fieben zu können 5). ber Zeit, welche auch Alubb nicht verschmabt. Sein Infrument ift bas Thermometer in feiner alteften Geftalt. Er maßt sich die Ehre nicht an es erfunden zu haben; in einem wenigstens 500 Jahre alten Manuscripte habe er bie Beichnung besselben gefunden 4). Es beweift, daß Luft burch bie Warme fic ausbehnt, burch bie Ralte fich jusammen-Darin liegt bas Gebeimnig, bag alles burch Berniebt. bunnung und Berbichtung hervorgebracht mirb. In bem Inftrumente wie in einer kleinen Welt werbalt es, fic völlig eben so, wie in ber großen Welt 5). Warme und

<sup>1)</sup> lb. I, 1; II, 2.

<sup>2)</sup> Ib. I argum.; t.

<sup>3)</sup> Ib. I argum.

<sup>4)</sup> lb. I, 2.

<sup>5)</sup> Ib. I, 5,

Rätte sind die thätigen Kräfte in der West; jene wirst verdünnend, diese verdichtend; jene zeigt sich überall in Berbindung mit dem Lichte und ist auf das Licht zurückzusähren; diese sindet sich mit der Finsterniß verdunden und wird ihren Ursprung in der Finsterniß haben. Die activen Kräste setzen aber auch passive Elemente voraus, das sind die Trockenheit der Luft und die Feuchtigkeit des Wassers, welche aber auch auf das Wasser als auf die Urmaterie zurückzesührt werden können 1). Alle diese Kräste und Waterien sinden sich in dem kleinen Gesäse mit einander vereinigt und lassen, die Warse der Natur in ihm wie in einem kleinen Bilde schauen.

Bir feben wohl, daß die Schluffe, auf welche Fludd feine Lebre baut, ibm leicht von Statten geben. Einzelne seiner Naturlehre einzugehen würde wohl nicht Es genügt ihre, Verfahrungsweise ber Mühe verlohnen. bezeichnet zu haben. Wir haben nur noch ben Busams menhang zu erwähnen, in welchem fie mit feinen theosophischen Gebanten fteht. In ihnen fpielem bie Bepanfen des Nicolaus Enfanus die Hauptrolle. Gott ift eins und alles. Aus dem Nichts wird nichts; Gottes Macht aber ift bie Quelle aller Dinge; feine Poteng ift bie allgemeine Materie; fie fann als bas verborgene Licht ans gesehn werben, welches man auch das Nichts nennen fann, aus welchem alles geworden; benn alle Begenfage find in ibm vereinigt. Wir muffen bas jusammengefaltete und bas entfaltete Sein Gottes unterscheiben. Gott mar alles, aber nur in ibealer Beife, fo lange er

. Digitized by Google

<sup>1)</sup> Ib. I, 4; III argum.; IV, 1.

unentfaltet war, b. h. nur die Ibeen ber weltlichen Dinge liegen in Gott; feine Gute aber will, baß fie in ber wirklichen Welt offenbar werben. Da emaniren bie Krafte aus ibm ju gesondertem Dafein, welche in feinem ewigen und verborgenen Lichte eine find. Doch foll burch biefe Emanation bas unveränderliche Wesen der göttlichen Weisbeit nicht verändert werden 1). Wenn wir aber gefunden haben, daß die Erkenntnistheorie, an welche diese Lehren des Cusaners fich angeschlossen batten, schon bei Bruno abgeschmächt worden und in Berwirrung gerathen war, so behalt Alubd von ihr faum einen Schatten bei. Dies ift seiner theosophischen Richtung entsprechend. Aber auch die metaphyfifchen Begriffe, welche Bruno noch gevflegt hatte, treten bei Aubd nur in einzelnen, faum merklichen Dagegen fest fich ibm alles in Andeutungen hervor D. phyfifche Begriffe um und bie Praris, burch welche er seine allgemeine Theorie beweisen will, ift ihm das phyfische Experiment. In bieser Berfahrungsweise gebraucht er besonders die Erscheinungen bes Magnetismus jum Beweise, daß alles in der Natur von entgegengeseten Raften beherscht wird, welche in Liebe und Sag, in Sympathie und Antipathie fich begegnen, um julest in die allgemeine Quelle aller Dinge, in die Identität Gottes, wieder einzugehn. Gott zieht mit magnetischer Kraft alle Dinge an 3) und die magnetische Kraft ift burch alle Dinge verbreitet; wie in ben Steinen, fo findet fie fich

<sup>1)</sup> Ib. sect. I procem.; lib. III, 2; 4; sect. II lib. I argum.; 2.

<sup>2)</sup> So wenn er die Bielheit der Geelen aus der specifischen Differen der welllichen Dinge ableitet. Ib. vect. Il lib. 1, 5.

<sup>3)</sup> lb. sect. I lib. III, 4; IV, 1; sect. II lib. III argum. Gefc. b. Philof. x. 12

auch in Pflanzen und Thieren; aber besonders leuchtet fie im Menschen bervor, welcher bas Bunder bes Thierreiches ift, wie ber Magnet bas Bunder bes minerali-Der Menfc ift Mifrofosmus, in ihm schen Reiches. muffen bie Eigenschaften aller Dinge und alfo auch bes Magneten fich wiederfinden; in jedem Menfchen ift Chris ftus, bie Indiffereng ber Begenfage; in ibm muffen fic baber auch die Begenfage ber Sympathie und Antipathie vereinigen, wie im Magneten 1). Da ift Klubb gang anbere ale Belmont gefinnt; bie Begenfage, ihren Bag und Streif aus ber Ratur ju verbannen fallt ihm nicht ein; vielmehr findet er, daß fie nothwendig find um die Berfchiebenheit ber Dinge und ihren Zusammenhang unter einander gu unterhalten. Unmittelbar führt er fie auf Gott gurud, bef fen Einheit ber Grund aller Bielheit ift. Die aottlicht Rraft wirft in ben natürlichen Dingen verbichtenb und verdunnend, in Licht und Finfternig, in Sag und Liebe; bie Sympathie ber Dinge ift im Lichte, Die Antipathic in ber Finfternig Gottes gegründet; burch bie beiben Leibenschaften bes belebenben Geiftes, bas Berlangen und ben 3orn (concupiscentia, irascibilitas), bringt die gottliche Rraft binburd 2). Diese Begenfage baben ihre natürliche Wurzel in Gott, weil er ein verborgener Gott ift, welcher fich offenbaren will; aber boch immer wieber sich in-fich verbirgt, indem er auf sich reflectirt. fich reflectirend giebt er alles zusammen, ift die Urfache ber Ralte, ber Finfternig, ber Berbichtung, bes Saffes,

lib. II membr. I, 1.

<sup>1)</sup> Ib. sect. II. lib. II. membr. II, 3; lib. III. membr. I, 1; 5. 2) Ib. sect. I lib. II, 6; lib. III, 6; sect. II lib. I argum.;

bes Bofen, jebes Uniconen und feber Beraubung, bie anziehende Rraft, welche alles bem Mittelpunite auführt. Dagegen emanirend und fich offenbarend behnt er alles aus nach bem Umfreise zu und ift bie Urfache ber Barme, bes Lichtes, ber Berbunnung, ber Liebe, alles Guten und Schonen und feber Bejahung, bie abftogenbe Rraft, welche bie gange Natur ausgebehnt 1). Wie feltsam auch in biefen Borftellungen bie Liebe mit ber Abftogungefraft, ber Sag mit ber Anziehungefraft zusammengestellt werben, Flubb läßt fich baburch nicht ftoren; eben fo wenig baburch, bag in ber Finfternig, ber Ralte und bem Saffe biefer Welt ber in fich verborgene Gott feine Wirfungen haben und offenbar fein foll; er erfreut fich feines Gebankens, welcher in bem einheitlichen Grunde aller Dinge boch eine zwiespältige Richtung gefunden bat um baraus bie Begenfage ber Belt erflaren ju fonnen. Richtung bezeichnet er als bas Wollen, die andere als bas Nichtwollen Gottes 2). Er will nicht eingeftebn,

<sup>1)</sup> Ib. sect. I lib. III, 6. Ex istis ergo perspicue indicatur, quomodo hae duae virtutes oppositae, nimirum calidum et frigidum, ortum suum habeant ab uno eodemque spiritu in radicali essentia, qui in latente sua natura vices agit principii informis et tenebrosi, — — in quo statu videtur quoad nos quiescere et circa abyssi centrum otiosus manere; et e contra in patenti sua dispositione naturam induit principii activi, informantis et lucidi, atque in isto statu apparet nobis agere et a centro circumferentiam versus movere radiosque suae perfectionis undique per aquas ejaculare suamque naturam vivificam creaturis hac ratione communicare.

<sup>2)</sup> lb. IV, 1. Denique fons et origo tam privativi quam positivi agentis est vel noluntas vel voluntas, hoc est aut negativa aut affirmativa solius unitatis aeternae. Ib. sect. II lib. I argum.

daß die Unvolksommenheit der Dinge dieser Welt ihren Grund in den Geschöpfen habe, damit diese nicht in irgend einer Weise die schöpferische Thätigkeit Gottes zu bedingen scheinen könnten; daher führt er die Beraubung, welche den Geschöpfen anklebt, lieber auf das Nichtwolsten Gottes zurück, welches darin gegründet ist, daß er nur in seiner Resterion auf sich selbst die ganze Fülle seines Wesens ausdrückt. Es ist dies eine neue Form, in welche die alte Lehre sich hüllte, daß nur die Thätigsteit Gottes nach innen, nicht aber seine Thätigkeit nach außen seine Bolksommenheit ausdrücke.

Bon helmont's Grundfagen weicht biefe Theosophie sebr bedeutend ab. Wenn helmont Gott und Welt in ftrenger Sonderung balten wollte, fo trägt flubb fein Bebenken alles Weltliche ju einer unmittelbaren Lebensäußerung Gottes zu machen; wenn helmont bie Ratur in vollem Frieden, das sittliche Gebiet in vollem Streit erblidte, fo ift Fludd bemubt ben Unterschied gwischen beiben Gebieten aufzulösen; wenn helmont Gutes und Boses in ftrenger Scheidung auseinanderhielt, so sieht Fludd auch im Streite und im Bofen eine unmittelbare 3war fonnte es icheinen, ale wollte Wirfung Gottes. Rlubb alles auf sittliche Unterschiebe gurudführen, wenn er bas Wollen und bas Richtwollen Gottes als bie letze ten Grunbe ber weltlichen Dinge betrachtet; aber beibe werden von ihm ben phyfischen Rraften bes Lichtes und ber Finfterniß gang gleichgesett, ja bie Unterschiede gwiichen Gutem und Bofem, welche auf ihnen beruben, werben als Dinge nur menschlicher Rudficht betrachtet, ja als Gegenfage, welche burch bie magnetische Rraft Got-

tes zur Ginbeit zurudgeführt worben follten 1). erscheint biefer Theosophie alles als ein physiquer Bor-Gelbft ber Teufel wirtt nur in phyficher Beife, nur nach bem Willen Gottes und wir turfen uns baber auch nicht in einem thörichten Aberglauben icheuen biefelben Mittel zu gebrauchen, welche ber Teufel anwendet 2). Auch von ben beutschen Theosophen unterscheibet fich Fludd in sehr merklicher Weise. Wärend bei jenen bie Theosophie einen ibealen Schwung genommen batte, ift fie bei ihm jur Praris ber naturforschung gurudgefehrt. Seine Mosaische Philosophie bat es auf eine Empfehlung ber magnetischen Gur burch Sympathie und Antipathie Auf Bistonen beruft er fich nicht; Die tieffinnige, finnbilbliche Auslegung eines Bohme, eines Beigel ift ibm fremb; bagegen bat er fich bem gelehrten Buge ber Beit angefchloffen; Beugniffe, welche bie Ausfagen bet beiligen Schrift und ber frabern Doftifer im gemeinen Wortverftande nehmen, und ber augenscheinliche Beweis' des physicalischen Bersuche find die Baffen, mit welchen er feine Erflarung ber Ratur in bas Felb ruden Das leste Biel ber Dinge tann er natürlich nicht gang außer Augen laffen; aber er erwähnt es felten; feine Aufmertsamfeit ift auf ben gegenwärtigen Berlauf ber Ratur und auf bie praftische Anwendung ber Theosophie gerichtet. So wußte auch diese theosophische Forfoung ber Eigenthumlichfeit ber Bolfer, unter welchen fie auftrat, fic anguidmiegen.

<sup>1) 1</sup>b. sect. II. lib. III. procem.

<sup>2)</sup> Ib. II. membr. II, 6.

So wenig als Böhme: hat Fludd der Theofophie neue allgemeine Bedanken angeführt; feine Arbeiten zeugen nur von einem febr mittelmäßigen; Beifte. Wenn bierin Belmont gludlicher mar, fo beruht dies vorzüglich barauf, baß er ben physiologischen: Untersuchungen sich zuwandte, welchen die Grundfate ber Theofophie von der allgemeis nen Belebung ber Naturonaber fanben, ale ber Phyfit, in beren Erforschung Fludd fich bewegte. Da jedoch die Physit in jenen Beiten ber: Phosologie unftreitig überlegen war, wurde burch bie Richtung, welche Fludd eingeschlagen hatte, bie Theofophie bem Gange ber Gelehrsamfelt naber gerudt. Seine Baweise unterscheiben fich nicht febr von ben Bemeifen anberer Gelehrten feiner Beit außer baburch, bag fie voreiliger jum bodiffen auffpringen. Den Beitgenoffen erschien baber auch Flubb bei weitem weniger parador als Helmont. Daß jedoch hieraus ber Theosophie neue Rrafte batten zuwachsen konnen, ließ fich nicht erwarten. Sie fuchte bei Fludd bas Ansehn einer alten Lebre zu behaupten, marend immer beutlicher murbe, bag neue Lehren für die Wiffenschaft gesucht werden mußten. Durch bie Beobachtung ber einzelnen Naturerscheinungen, welchen Fludd fich zugewendet hatte, war für die fehr allgemeinen Anschauungen der Theosophie feine neue Belebung zu erwarten. Durch ihre Berufung auf folche einzelne Erfahrungen gab fie vielmehr nur ber Gemalt nach, welche bie ungtäubige Richtung ber Zeit auf fie ausubte; vergebens versuchte fie auf ihre Begnerin die eigenen Waffen zu fehren. Aber wie batte überhaupt bie Theosophie bem Andringen ber neuern Zeit wiberfteben fonnen? Sie war in fich felbft gespalten, wie wir an ber 3wiespältigkeit in ben Lehren Böhme's, an bem Streite zwischen ben Lehren Fludd's und Helmont's über die wichtigften Fragen sehen. Seit Paracelsus hatte sie ihr Absehn auf die Ersahrung und den Bersuch genommen; aber sie mischte diese Gründe der Ersenntniß mit überschwängslichen Deutungen und mit träumerischen Gefühlen. Es war vorauszusehn, daß sie gegen das- Andringen- des Iweisels und gegen eine folgerichtigere Methode in der Beobachtung der Natur sich nicht würde behaupten können.

## Neuntes Kapitel.

Die fkeptische Richtung ber Franzosen.

Wenn wir bemerken, daß bis in das 17. Jahrhundert hinein bei dem germanischen Zweige unserer neuern Rationen die Theosophie das lebendigkte Element ihrer philosophischen Gedanken geblieben war, so stellt sich das mit in vollen Contrast die nüchterne Betrachtungsweise der Franzosen in derselben Zeit. Bei ihnen gewann der Stepticismus ein entschiedenes übergewicht. Aus dem Bolfscharafter der Franzosen wird sich dies nicht ableiten lassen, der zu verschiedenen Zeiten seine Empfänglichseit sur erligiöse und philosophische Beschaulichkeit gezeigt hat. Die Zeitverhältnisse aber machen es erklärlich. Die politischrichtiche Berwirrung, welche Frankreich lange beschrische, ohne daß ein durchgreisender. Ing in Kunst, Wissenschaft, religiösem oder politischem Leben der Geister

auch nur in ihrem Zwiespalt sich bemächtigt hatte, mußte ben Zweisel nahren. Diese Erschütterung ihrer Überzeugungen trieb aber die Franzosen schnell zu einer wissenschaftlichen Sammlung an und man wird nicht verkennen, daß der Skepticismus des 16. Jahrhunderts einen Haupthebel für die wissenschaftliche Bewegung abgab, in welcher die Franzosen des 17. Jahrhunderts rasche Fortschritte machten.

## 1. Migel be Montaigne.

Nicht leicht findet man einen reichern Ausbrud ber Stimmungen, wie fie von Bewegungen ber Beit einge geben werben, als in ben Bersuchen Montaigne's. Nict tief bruden fie feinem Gemuthe fich ein, aber eine lebhafte Phantaste erfaßt und verarbeitet fie ju einem Stoffe . für die Unterhaltung, in welcher eine liebenswürdige Eigenthumlichfeit im Geful ihres Werthes, aber ohne übertriebene Unfpruce offen fic bingtebt. Diefe Glaens schaften in einem Stile ausgebruckt, welcher beftanbig belebt, naiv, von allem Gefucten frei, ber lautere Ansbrud bes Gebankens ift und ben Ton ber flüchtigen Unterhaltung auf bas Bortrefflichfte ju halten weiß, haben ben Berfaffer biefer ergebniftofen Berfuche zu einem Lieblingeichriftfteller feines Bolfes gemacht. Er ift als folder von einer großen Nachwirfung gewesen, und wenn wir baber auch feine tiefe Philosophie bei ibm finden, fo flingen boch viele Gebanten in feinen flüchtigen Außerungen an, welche wir fpater in viel ernfterer Bebauptung bef ben Framöfischen Philosophen wiederfinden werden. Wir tonnen an ibm nicht vorübergebn, ohne uns feine Züge zuemertend bei bei bei beite in bie

Montaigne wurde 1533 im Perigord geboren auf ber Befigung feines Baters, ber herrichaft Montaigne. Ein fangerer Cobn follte er ber furiftifden Laufbabn fic widmen und wurde von feinem Bater, ber in feiner Ergiehung febr paradoren Grundfügen folgte, einem Lebrer übergeben, welcher bie Anweisung hatte ihn nur Lateinisch reben ju lehren und von bem Gebrauche ber ganbessprache gang fern zu halten. Wer batte erwarten follen, bag aus einer folden Erziehung ber erfte Profaiter bes neuern Frantreichs hervorgeben warbe. In ben Wiffenschaften aut unterrichtet, im Berfehr mit ausgezeichneten Gelehrten, welche im Saufe feines Baters gern gefeben maren, bilbete er fich für bie richterliche Laufbahn. Er war bes reits als Parlamentsrath zu Borbeaux beschäftigt, als er burch ben Tob seines Baters und seines altern Brubers jum Befit ber herrschaft Montaigne gelangte. Er fonnte nun seinem Sange zu einem forgenfreien Leben fich überlaffen und ben Spielen ber Phantafie nachhängen, welche an Mannigfaltigfeit ber Einbrude und an ben finnlich geiftigen Genuffen ber Befdichte, ber Biffenfcaften und ber Dichtfunft, aber befonders an bem Wetteifer gefelliger Mittheilung fich nährte. Dhne fich gang ben Beschäften ju entziehn, welche ein ehrendes Bertrauen ihm entgegenbrachte, mit einem regen Gefül für wahre Freundschaft, für bas Wohl und Web feines Lanbes, burch feine Geburt an bie bochften Rreise ber Gefellichaft berangezogen und für bie Ehren berfelben nicht unempfänglich, nabm er boch nur bie Stellung eines bescheibenen Privatmannes Er befriedigte feine Luft an Reifen in in Anspruch. Franfreich, Italien, ber Soweiz und Deutschland; er

erfüllte feinen Beift gern mit großen Bebanten; aber er febrte immer wieber an feinen beimifden Berb mrud, welcher ibm feinen perfonlichen Reigungen ohne 3mang nachzugeben geftattete. Unftreitig batte bieran bie Berruttung ber politischen und firchlichen Berbaltniffe seines Baterlandes einen großen Antheil. Der fatholifden Rirde als der Religion seiner Bater zugethan, ift ihm boch ber fanatische Eifer ber kirchlichen Partei fremb. Er kann überhaupt feiner Partei folgen, wo fie bem Rechte fic entzieht und zur Gewalt greift. Er fieht wohl bie Rothwendigfeit im praftischen leben einer Partei zu folgen, aber er liebt fie nicht; feine Augen find auch fur bie Schwächen seiner Partei offen. Die Berruttungen feines Baterlandes, benen er nicht abhelfen fann, beflagt er, aber mit muthiger Seele. Last uns bem Schidfale Dant fagen, bag es uns nicht in einem weichlichen und fowaden Beitalter geboren werben ließ 1). In biefem Sinn ift ihm fogar bie Prufung ber religiofen Babrbeiten burd bie kirchlichen Parteiungen nicht zuwiber 2). Auch unter ben Laftern ber verwilderten Zeit wußte er bie Engenden ju schägen, welche fie an ben Tag brachte. Aber mehr als die Lage ber Zeit halt ihn fein eigenthumliches Befen vom öffentlichen Schauplage ber Welthanbel gurud. Etienne be la Boetie, bem Freunde seiner reifenben Sugend, fagt er: barum weil er er war, habe ich ibn geliebt, und weil ich ich war 5). Diefer Gefinnung gemäß balt er überall auf feine Perfonlichfeit, feine Deinung,

<sup>1)</sup> Essais III, 12. p. 778. (Paris 1657.).

<sup>2)</sup> lb. II, 15. p. 453.

<sup>3)</sup> Ib. I, 27. p. 122.

seine Reigung und Abneigung. Er spricht von feinen Berluchen: bies ift ein Bert bes aufrichtigen Glaubens; ich felbft bin bie Materie meines Buches. Richts will er aussprechen als fich felbft, ben unabhangigen Geift, Da arbeitet er nun im Stillen an welcher in ibm lebt. fich; er sucht bas ruhige Plätchen in feinem Landhaufe auf, auch in seiner Seele sucht er es 1). hierin finden wir boch eine Ahnlichkeit ber Dentweise bei ihm und jenen Mpflitern, welche bie Belaffenheit ihrer Geele, ben rubigen Mittelbunft ibres innern Lebens aufsuchten. Sollen wir ihn tabeln, wenn er fich felbft getreu blieb? Indem er bem Sange feiner Natur nachging, bat er bie Berfuche geschrieben, welche eine unermegliche Wirfung auf bie Bilbung feines Bolles gehabt haben. Im mannlichen Alter gab er fie beraus; noch nachher aber bereicherte er fie fortwärend auch unter ben Schreden bes Rrieges und ber Peft, welche seine Befigungen beimsuchten. In biefen Beschäftigungen ereilte ibm ber Tob 1592.

Bon Montaigne ist keine zusammenhängende Lehre zu erwarten. Er plaubert seine Einfälle aus, die Eingebungen des Augenblick; er gesteht, daß er oft seine eigenen Borte nicht wiederverstehe 2). Wenn es hoch kommt, drücken seine Betrachtungen seine persönliche überszeugung aus, welche in der gebildeten Gesellschaft und sür dieselbe sich befestigt hat. So wie sie Achtung für die Persönlichkeit des Versassen, so sind sie bereit einer seben Persönlichkeit, welche nur nicht gegen

<sup>1)</sup> Ib. 11, 15. p. 455. J'essaye de soustraire ce coing à la tempeste publique, comme je fais un autre coing en mon ame.

<sup>2)</sup> Ib. II, 12. p. 415.

bie Sitten verftößt, Achtung ju gemähren. Aber ben bestehenben Sitten im gefelligen Leben, in Staat und in Rirche follen wir gehorchen. Montaigne fest im Allgemeinen poraus, bag man Bernunft in allen Gebrauden finden warbe, wenn man ihren Grunden nachginge; aber er behalt sich auch fein gutes Recht vor biefe Dinge ju Ehrfurcht gegen bas Bestebenbe empfielt er, weil alles andern zu wollen nur mit einem völligen Umftutz, mit Gewalt und Gefahr ber perfonlichen Freiheit enden würde; ben Reuerungen in ber Rirche ift er nicht geneigt, wenngleich er fie für eine beilfame Schidung gelten läßt; jur Prufung ber Tiefen ber Religion, ber Urfunden unferes Glaubens balt er bie Menge nicht für befähigt und bie pebantifche Gelehrfamfeit, welche mit Erflarungen und Erftarung ber Erflarungen fich plagt, nicht für berechtigt. Der menschliche Geift bedarf ber Wiffenschaft, aber auch ber Bugel, bes Gefeges unb ber Aber wenn er nun auch biefe Dinge für Religion 1). nothwendig erachtet, fo zeigt ihm boch feine Erfahrung und feine Gelehrfamteit, welche vieler Zeiten und Bolter Sitten umfaßt, wie wenig Übereinftimmung und Daner in ihnen ift. Den Gefegen follen wir gehorchen; aber ber Gefete find viele und bie Wahrheit ift nur eine 2). Er betrachtet Sitten und Gefet als Ergebniffe mehr ber Berhaltniffe als bes natürlichen Ganges ber Dinge und ber fich felbft getreuen Bernunft. Durch Geburt und Erziehung werben wir Perigordiner ober Deutsche; ebenso

<sup>.1)</sup> lb. ll, 12, p. 408.

<sup>2)</sup> Ib. p. 425.

empfangen wir unfere Religion 1). An Montaigne bemerft man febr beutlich, wie der weitere Blid über bas menschliche Leben und feine verschiebenen Formen, welchen die neuere Wiffenschaft eröffnet hatte, anfangs boch nur verwirrte, weil man bie Grabe ber Bilbung und ihr Geset nicht zu erkennen wußte. Kur das Alterthum bat er eine allgemeine Berehrung eingesogen, bas Chriftenthum weiß er zu schägen, auch die Naturlaute der Bolfspoesie finden bei ibm ein empfängliches Gemuth; aber in seinem Capitel über die Cannibalen 2) schildert er die Berwilderung biefer Bolfer fo reizend, fo übereinstimmend mit bem Gefete ber Ratur, bag er feinen großen Unterschied zwischen ihrem Leben und bem Ideale ber Platoniichen Republif zu entbeden weiß. hingebung an die bes ftebende Ordnung und Rritit über fie ftreiten in ihm und biefer Streit verfündet fich in ben eigenfinnigen gaunen feiner Aussprüche. Er mochte zur Mäßigung ermahnen, jum Gehorsam gegen Sitte, Geset, Religion; wir sollen barüber nicht zu fpisfindig grübeln; aber alsbann brangt sich ihm der Gedanke an die Berwirrungen der menschlichen Gesellschaft auf und er preift die Wilden in Brafilien, die Cannibalen, gludlich, welche in Einfachheit und Unwiffenheit ibr Leben babin bringen ohne Bucher, ohne Gefen, ohne König, ohne alle Religion. Varadoren sollen wir flieben; aber jest ift ber Beift ber Menschen ausgelaffen, ba muß man ben Ausschweifungen ber Reuerer feine Paradoxen entgegensepen 3). In seinen Borschriften

<sup>1)</sup> lb. p. 318.

<sup>2)</sup> Ib. I, 30.

<sup>3)</sup> lb. II, 12. p. 356; 408 sqq.

für die Erziehung, welche die Grundsätze Rousseau's vorbereiteten, schärft er ein, daß man seinen Zögling gewöhnen sollte, nichts gegen die gedräuchlichen Sitten zu thun; aber er soll auch nichts auf Autorität annehmen, ohne Gewalt und Zwang erzogen werden; man soll vor allem darauf ausgehn ihn die Sachen selbst prüsen zu lassen, seine eigenen Neigungen und seine Natur zu erforschen und diese Eigenthümlichseit, welche sich doch nicht überwinden lasse, in ihrem Lause zu fördern 1). So möchte er sich und Andere der allgemeinen Sitte unterordnen, aber doch auch seine und Anderer Eigenthümlichseit schonen. Sein praktischer Berstand gebietet ihm der gemeinen Meinung zu folgen; sein theorestisches Urtheil aber kann er nicht gefangen geben.

Seine Ansicht von der Phitosophie hat er hauptsächlich in ziemlich weitläuftige Betrachtungen über die natürliche Theologie Raimund's von Sabunde niedergelegt <sup>2</sup>). Er giedt sie unter dem Titel einer Apologie dieser Schrift, welche er in seiner Jugend auf Befehl seines Baters überseth hatte; aber sie enthalteu bei Weitem mehr eine Widerlegung ihrer Grundsähe. Er vertheidigt den Raimund gegen den Borwurf, daß er die Lehren der Religion einer Untersuchung durch die Vernunft unterzogen habe. Dies scheint ihm nicht verwerslich. Denn obgleich er besennt, daß er von der Theologie nichts verstehe, obgleich er behauptet, daß der Glaube eingegossen werden müsse, daß die Religion ein reines Geschent Gottes und

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Ib. l. 25. p. 93 sq.; 96; 103; 105.

<sup>2)</sup> lb. II, 12.

ber Enthufiasmus bober fei als ber Menfc 1), mochte er boch bie Untersuchungen ber Bernunft über ben Glauben nicht von ber Sand weisen und balt es baber fur nutslich bie Religion burch bie Bernunft zu unterftugen. Bernunft, wie fowach fie auch fein moge, mischt fich boch in alle unsere Angelegenheiten; ein großer Theil ber religibsen Lehren ift aus ihr hervorgegangen; wenn man bie Somache bebenft, welche auch in unferm Glauben fich zeigt, indem wir von den Neuerern burch leichte Mittel uns fortreißen laffen, fo mochte man faft bafur halten, baß affer unfer Glaube nur auf ichmachen Grunden be-Daber find auch Raimund's Grunde nicht gu rubte 2). Man fieht bieran, bag Montaigne, wie in allen menschlichen Dingen, so auch in ber Religion zweierlei unterscheibet, von ber einen Seite bas Ratürliche und Böttliche, von ber andern Seite bie Bugaben einer fcmaden Runft, einer trugerifden Bernunft, um nicht zu fagen ber Ausartungen ber Menschen. Die alte Theologie ift ihm auch Poefie 5) und bie Theologie, von welcher er

<sup>1)</sup> Ib. p. 315; 362; 413; 417. Die Außerungen Mont. über die Religion find sehr wechselnd; doch empfielt er überall den Glauben, wieswohl er gegen die Einzelheiten des Glaubens vielerlei einzuwenden hat und nach seinen steptischen Ansichten in ihm auch wohl nur eine Schwäche des Geistes, eine Nachgiebigkeit gegen die Autorität zu versmuthen sich nicht enthält. Ib. I, 26 p. 115. So hält er auch unster allen Meinungen den Monotheismus nur für die wahrscheinlichste und am meisten zu entschuldigende. Ib. II, 12. p. 372. Alles dies ist aber nur im Sinn des Steptikers zu nehmen, welcher auch die resligtbsen überzeugungen nur deswegen billigt, weil er ihnen den Glausben nicht entziehen kann.

<sup>2)</sup> lb. II, 12. p. 315.

<sup>3)</sup> lb. III, 9. p. 740.

nichts versteht, ist ihm boch als Menschenwerk verdächtig; er hält die scholasissche Theologie für kein wesentliches Bestandtheil des Christenthums. So sehr er Ratholit ist, so wenig ist er der Scholastik geneigt.

Montaigne vertheidigt feinen Schriftfteller auch gegen ben Borwurf, bag feine Grunde fdmach maren. wie vertheidigt er ihn? Sie haben bas gemein mit allen menschlichen Grunden. Montaigne's Religion ift bas bemuthige Befenntniß ber Schwäche unferer Bernunft 1). Da bricht nun sein steptischer Sinn in voller Stärke durch und ergießt einen Strom ber 3meifel, welche gegen ben Sochmuth unserer Wiffenschaft gerichtet finb. senschaft zwar verehrt er als ein Erbtheil seiner Familie, als eine Sache menschlicher Bilbung und guter Erziehung; er fagt von ihr, wir follten fie nicht beberbergen, fondern beirathen 3); aber bies fann ibn nicht abhalten bie floge und buntelhafte Wiffenschaft ju verbammen; nur bie bescheibene, bemuthige Biffenschaft, welche bie menschliche Schwäche bebenft und in feiner Bebauptung hartnädig ift, findet er lobenswerth. Sollte es ibm an Gelegens beit gefehlt haben in einer Beit, welche von ber alten Soule fich abgewendet hatte, die Mangel bes gewöhnlis den Unterrichts zu bemerfen, die Pedanterei der Alten, bie Dberflächlichfeit ber Reuerer zu ftrafen? Ein entschiebes ner Begner ber Scholaftif fann er boch eben fo wenig Bertrauen zu ben neuern Bersuchen faffen. Die Schwaden der Schulweisheit, der Theologen, ber Philologen und Philosophen aufzusuchen, bas ift ihm eine frohliche

<sup>1)</sup> Ib. II, 12 p. 321.

<sup>2)</sup> Ib. I, 25 p. 114.

Jogd. Er verlangt, begegen proftische Beisbeit. follen für gute Sitten forgen, bas liegt uns viel naber als über die Bemegungen bes Weltgebäubes ju grübeln. Dagegen unfere Biffenfchaft tragt au unferer Gludfelig. feit, ju unserer Tugend menig ober gar nichts bei 1). Für Tugend und gute Sitte legt er überall bie entschiebenfte Berehrung an ben Tag, wenn auch feine sittlichen Grundfäge und einzelnen Borfdriffen ein sonberbares Gemisch aus ben Lehren ber Alten, aus ber Frommigfeit bes Chriftanthums, aus ber Alugheitelehre ber Politifer, aus ben Erfahrungen bes Weltmanns an fich tragen 2), wenn er auch puweilon die Mine annimmt, als ware ihm alle Tugend ber Menfchen verbächtig. Unfere Leibenschaften ju beberschen, bas ift größere Weisheit, als alle Lehren ber Logit und ber Abpfit. Da wirft er fic benn wieber auf bas Buch ber Ratur, welches uns allenfalls alle anbere Buder entbebren ließe; Die gute Mutter Natur foll bas Buch feines Schillers fein 5); ba fommt er wieder auf bas friedliche und leibenschaftlofe Leben ber Cannis balen zurud. Der Natur vertraut erz taftend an ihrer Sand findet er fich weiter 1). Seine Sitten find nature lid, obne Lebre, obne Borbebacht baben fie fich ihm entwidelt; fo ift er aufällig zu feiner Philosophie gefommen 5). Unfore Leibenschaft aber bat alles perborben.

<sup>1)</sup> Ib. p. 104; II. 12 p. 313; 352.

<sup>2)</sup> Er vertheibigt ben Seibstmord ib. II, 13; wie viel er ben Polititern einraumt, darüber f. unter anderm ib. III, 1.

<sup>3)</sup> lb. 1, 25 p. 95; 98.

<sup>4)</sup> Ib. p. 90. .

<sup>5)</sup> Ib. Il p. 399. Mes moeurs sont naturelles; je n'ai point Cτήφ. δ. Φρίμος. x. 13

Bur gesunden Ratur follen wir zurückehren; eine gesunde Seele in einem gesunden Leibe, keine monchische übung, vielmehr übungen des Leibes; ohne Körper sind wir nichts; nicht allgemeine Grundfäse der Wissenschaft, sondern Ratur und Glaube sollen und leiten 1).

In biefen Bebanken hat er nun febr viel gegen bie bogmatische Philosophie einzuwenden. Die Deft bes Denfcen ift bie Meinung, welche zu wiffen glaubt 2). ben wiberfinnigften Ginfallen führt diese Meinung. Richts ift so absurd, bag es nicht ein Philosoph gesagt haben Um unsere natürliche Neugier zu befriedigen muffen wir philosophiren; aber unfere Philosophie ift nur Belde foone Erfindungen hat eine Art von Poesie. man ba in allen Biffenschaften gemacht. Den Himmel bat man mit Evicvilen bereichert, ben Menfchen mit ben Theilen feiner Seele, welchen man nach Gefallen ihren Sig im Leibe anweift. Die Naturforschung, die Philofopbie ift febr ergöglicht ihre Dichtungen unterhalten uns; aber man mußte ein Reuling in ber Belt fein, wollte man ihre Erfindungen für bare Münze nehmen. Œ\$ find bas Schönheitsmittel, wie fie mit Wiffen aller Belt bie Krauen anwenden um die Mangel ihres Leibes Sie follen nicht taufden; fie find nur au verbeden. ein Schmud, welcher zu unferm Bergnügen erlaubt

appelle à les bastir le secours d'aucune philosophie. — — Nouvelle figure, un philosophe impremedité et fortuit

<sup>1)</sup> Ib. I, 25 p. 96; 105; I, 26 p. 115; II, 12 p. 445.

<sup>2)</sup> Ib. II, 12 p. 353. La peste de l'homme c'est l'epinion de scavoir.

<sup>3)</sup> Ib. p. 399.

ift '). Denn so billig ist er nun auch gegen seine Gegener, daß er ihnen nicht zutraut, sie wollten ums täuschen oder hätten sich getäuscht. Die Dogmatiser sind nicht so gewiß in ihren Behauptungen, als sie zu fein die Mine annehmen. Aristoteles ist voller Zweisolz soine Lebue ist Pyrrhonismus unter einer dogmatischen Form '). Eben so ist es mit Platon und andern Philosophen. Montaigne kann sich nicht davon überzeugen, das Epstur, Platon, Pythagoras ihre Atome, Ideen, Zahlen für volle Bahrheit genommen hätten.

Die Gründe, welche er den Dogmatikern entgegenfiellt, haben nicht viel Neues. Er wirft ihnen ihre Widersprüche vor. Kein Philosoph fimmt mit dem andern.
Benn man sie einzeln hört, möchte man einem seden
trauen; aber die Meinung des Einen erschüttert die Lehre
des Andern. Wenn er die Alten lieft, deren Worte er so
gern hören mag, ein seder von ihnen ergreift ihn; im Augenblick ist er seiner Meinung. Aber wie lange wird
es dauern? Schnell ergreift ihn ein anderer und macht
ihn zu seinem Parteigänger. Wenn ein gelehrter Mann,
wie Lipsus, die Meinungen der Alten zusammenstellen
wollte, welches schone Berk würde das abgeben. Aber
in der That eine schone Sammlung von Widersprüchen 3).
3u der Unsicherheit unserer Gedanken gesellt sich die Uns
sicherheit der Sprache 4). Bei dem Schwansenden aller

<sup>1)</sup> Ib. p. 371; 392 sqq. Platon n'est qu'un poete decousu.

<sup>2)</sup> Ib. p. 368. C'est par effet un pyrrhonisme sous une forme resolutive.

<sup>3)</sup> lb. p. 370; 425.

<sup>4)</sup> Ib. p. 383.

unserer Urtheile möchte es wohl gerathen fein, an bas Radfte und Siderfte uns ju balten, an uns felbft. Mou taignen ift; nicht unempfanglich fur ben Bug feiner Beit, melther in ber Selbfterfenntnig einen fichern haltpuntt fucte. Die postifche Richtung feiner Lebre, welche in ber Arbgit an fich felbft, in ber Mäßigung ber Leibenschaften bie Weishoit bes Lebens fand, mußte ihm biefem Buge befreunden. Wer fich nicht auf fich verftebt, woranf möchte ber fich verftebn 1)? Montaigne weist auch bie Erfenntnig unfer felbft nicht ganglich jurud. Er hält es für einen Sochterftreich, in welchem man in ber Bergweif: lung fein eigenes Leben Preis gebe, wenn man behaup ten wollte, daß man von sich nichts wisse. es leuchtet ibm ein, bag von ber Erkenntnig feiner felbft Die größte Sicherheit erwartet werben mußte; aber einen Grundfat für unfere Biffenschaft weiß er bierin noch nicht ju finden. Bielmehr fallen ihm alle bie Streitigleis ten ein, welche über bas Wefen und ben Sig unferer Scele, über bie Theile und bie Erzeugung unferes Rorpers non ben Philosophen geführt morben find, und er schließt daxous, das uns das Rächfte eben so unbefannt ift, als das Entferntefte 2). Auch er bebt bei biesen Uniers suchungen besonders als eine schwierige Frage berdor, wit unfere Seele, ein geiftiges Ding, mit einer forperlichen Maffe im Zusammenhang ftehn tonne. Wir seben es, aber beareifen es nict 2). Grundfäge

<sup>1)</sup> lb. p. 407. Qui ne s'entend en soi, en quoi se peut-il entendre?

<sup>2)</sup> Ib. p. 392; 408; 411.

<sup>3)</sup> Ib. p. 392 sq.

fenfchaft will er überhaupt nicht zugeben. Deit biefen Grunbfagen tyrannistren uns bie Philosophen; wer fann fie beweisen ? Wenn nicht Gott fie offenbart bat, fo baben fie keinen Grund. Es ift Thorbett auf fie zu bauen 1). Benn wir bem vertrauen follen, was uns gunachft liegt, fo bat unfer Sinn barauf Anfpruch als ficherer Beuge Auch burch feine Reigung an ber Babrbeit au gelten. bas Ratürliche fich zu balten wird Montaigne aufgeforbert ben Sinnen au trauen und wir finden benn and bie Grundfage bes fpatern Senfualismus von ihm im Allgemeinen ausgesprochen. Die Sinne find ber Anfang und bas Ende ber menschlichen Erfenntniß; nichts tommt ber Bewigheit gleich, welche fie gewähren 3). Aber freilich er tann auch ihnen nicht völlig vertrauen. Sollten fie wohl in alles uns einbringen laffen ? Ber weiß, ob bem Meniden nicht mehrere Sinne fehlen? Run werben wir burch bie Übereinstimmung unferer Sinne belehrt, wenn uns aber ein Sinn fehlte, wurden wir in große Berwirrung gerathen; follten uns alfo wirflich mehrere Sinne fehlen, fo wurden wir unftreitig über bie Ratur ber Dinge im Dunkeln tappen. Bir laffen uns auch von unsern Sinnen tauschen. Sie find ichwach und unficher, Boten, welche uns bie Babrheit nicht zubringen tonnen. Da fann er boch bem Lucretius, beffen Worte er gern

<sup>1)</sup> Ib. p. 393.

<sup>2)</sup> Ib. p. 432 sq. Toute connaissance s'achemine en nous par les sens; ce sont nos maistres. — La science commence par eux et se resout en eux. — Et selon aucuns, science n'est rien antre chose que sentiment. — Les sens sont le commencement et la fin de l'humaine connaissance. — — C'est le privilege des sens d'estre l'extrème borne de notre appercevance.

im Munde führt, ben er fogar ben Beifen nennt, nicht beiftimmen, wenn er bie Tauschung ber Sinne leugnet; er fann auch eben fo wenig ben Philosophen fich anschlie gen, welche behaupten, bag bie Sinne nichts Bahres berichteten 1). Er bebenft bie Wandelbarfeit unserer Urtheile, welche nach Stimmung und Temperament verfchie ben über benselben Gegenstand ausfallen. Wie unsere Sinne fich andern, fo andern fich auch bie Erscheinungen. Sollen wir einen Richter fuchen, welcher über ihre mabren und faliden Angaben entscheiben fonnte? über biefen Richter wurde noch ein anderer Richter gesett werben muffen, um feine Unparteilichkeit sicher zu ftellen; fo wurde man in bas Unendliche bie Entscheibung zu suchen Die Bernunft fann bas Richteramt über ben baben. Sinn nicht übernehmen; benn feber Bernunftgrund verlanat einen andern Bernunftgrund ju feiner Stute und wir seben uns baburd nur immer wieber in bas Unendliche getrieben 2). Die Bernunft, beren wir und ruhmen, ift nur viel trügerischer als ber Sinn; fie ift voll Leibenicaft; bie Leibenschaft, bie Luge bes Menschen verbirbt ben Sinn 5). Alles ift im beständigen Fluffe, bas Dbfect, wie bas Subject. Die Sachen felbft feben wir nicht, fonbern nur ihre Erscheinungen; bie Abnlichfeit berfelben mit ihren Gegenftanben tonnen wir nicht burch Bergleichung bestimmen, weil wir bie Gegenftanbe felbft nicht fennen. Die Erscheinungen wechseln beständig und wir felbft geboren ju ben Erscheinungen, welche von

<sup>1)</sup> Ib. p. 435 sq.

<sup>2)</sup> lb. p. 442 sq.

<sup>3)</sup> Ib. p. 439.

Tag zu Tag eine andere Gestalt, ein anderes Urtheil annehmen 1).

Die Zweifel Montaigne's verbergen feine Reigung nicht uns eine billige Beurtheilung ber Dinge vorzubehal-Rur ben übertriebenen Anspruchen ber Dogmatifer auf eine ftrenge Wiffenschaft werben fie entgegengefest. Benn uns die Philosophen bei unferm natürlichen Uxtheil, bei unserm Bertrauen auf bie Erscheinungen ber Sinne in bem Stande, welcher unserer Geburt und Ratur gemäß ift, gelaffen batten, fo murben wir ihnen Recht geben tonnen; aber fie haben uns zu Richtern über bie Belt machen wollen 2). 3war bie Bahricheinlichfeit der Afademiker billigt Montaigne nicht; er ift geneigter ben Pprrhoniern bas Lob ber Folgerichtigkeit zu geben 5); aber wenn ber Porrhonismus bie Erfahrung angreifen will, bann fann er ihm feine Buftimmung nicht mehr ichenfen; er ift bereit auch ben Beweisen ber Geometrie fich ju versagen, wenn sie gegen bie Erfahrung sprechen Seiner Geneigtheit bem gefunden Menfchenverftande zu folgen fieht nur bie Furcht zur Seite, baß unser Berftand nicht recht gesund sein möchte. Ratur hat uns wohl wie anbern Geschöpfen ihr Gefeseingeflangt, aber find wir ihm getreu geblieben ? es rein in uns wirfte, murbe es über une eine unwiberftehliche Gewalt haben; aber in unfern Überzeugungen ift nichts, was von folder Siderheit ware. Wir laffen uns

<sup>1)</sup> Ib. p. 443 sq.

<sup>2)</sup> lb. p. 394 sq,

<sup>3)</sup> Ib. p. 366 sq.; p. 411.

<sup>4)</sup> Ib. p. 419.

von Gefeten regieren, aber wie fcwantenb fint fie. Ben bem einen wird bas Gefet ber Ratur fo, von bem anbern anbers ausgelegt. Da ftellt Montaigne in ähnlicher Weife bie Gefete ber Bolfer ausammen, wie fpater helvetins es that, um ju zeigen, bag bei bem einen Bolle Berbrechen ift, was bei bem anbern fur loblid gehalten wirb. Er will nicht damit beweisen, bag Gutes und Bofes nur nach bem Bortheil ber Menfchen beur theilt werbe, fonbern er will nur zeigen, baf wir ben geraben Weg ber Ratur nicht inne gehalten baben. Der Menft ift voller Lage, feine Runft verfaticht bie Ratur. Daber tonnen wir uns auf unfern gefunden Berfiand nicht verlaffen und haben vielmehr zu befürchten, bag wo wir unfere foone Bernunft einmifden, eine Bertebrung bet' gefunden Ratur uns begegnet ift 1).

In biesem Sinne sind nun seine stärtsten Gründe ge gen bas gerichtet, was wir unsere Vernunft zu nennen pflegen. Wenn Raimund von Sabunde zu seinem haupt satz ben Vorzug des Menschen, die Lehre, daß er der Iweit der ganzen Welt sei, gemacht hatte, so widerspricht ihm hierin Montaigne. Was ist der kleine Mensch gegen die Größe des himmels und der Welt 2)? Als den Vorzug des Menschen rühmt man seine Vernunft. Die Beweise aber, daß der Mensch allein Vernunft habe, sind

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Ib. p. 425. sqq. Il est croyable, qu'il y a des loix naturelles, comme il se void és autres creatures; mais en nous elles sont perdues, cette belle raison humaine s'ingerant partout de maistriser et commander, brouillant et coafondant le visage des choses selon sa vanité et inconstance. Nibil itaque amplius nostrum est, quod nostrum dico, artis est.

<sup>2)</sup> Ib. p. 322.

ungenügend. Benn man fic auf bie Sprace bes Denschen beruft, auch bie Thiere haben Sprache; wenn wir fie nicht verftebn, fo ift bas nur unser Fehler 1). gefellschaftlichen Ordnungen, ben Staat finden wir in einer viel beffern Berfaffung. bei ben Bienen, als bei und. Gewiß ohne Berftand läßt fich eine folche Ordnung in ihrem Berfehr nicht benfen 9. Sogar bag bie Thiere ohne Religion maren, tann ber hartnadige Bertheibiger ber thierischen Bernunft nicht zugeben, wenn er auch von ber Religion ber Chiere nur febr zweibeutige Beweife Bon ihrem Berftanbe geben bie anzuführen weiß 5). Thiere und hinreichenbe Proben, fo daß wir ihrem Urtheil nicht felten mehr vertrauen als bem unfern. unferer Freiheit follen wir und nicht febr rühmen. bernht auf biefer Einbildungsfraft, welche uns fo baufig in einen unregelmäßigen Lauf fturzt. Und überbies, wer verburgt uns benn, bag ben Thieren fein freier Bille gu Gebote fteht? Wenn ich mit meiner Rage fpiele, vielleicht fpielt fie mit mir ). Man liberrebet fic, bag alle Thatigfeiten ber Thiere nur von Inftinit ausgehn. Man weiß nicht, welchen Borzug man ihnen baburch vor ben Meniden einraumt. Gladlich maren wir, wenn unfer leben von einem untrüglichen Raturtriebe geleitet wurbe. Doch auch wir find nicht obne Inftinft. Unfere Freiheit bagegen, beren wir uns rubmen, ift nur Gitelfeit, nur felbft genügsame Anmagung. Die Dacht ber Natur er-

<sup>1)</sup> Ib. p. 324.

<sup>2)</sup> Ib. p. 326.

<sup>3)</sup> lb. p. 387.

<sup>4)</sup> lb. p. 324.

ftredt sich über alles; wir wurden besser thun ihr zu verstrauen, als unsern eigenen Kräften etwas verdanken zu wollen. Wären wir nur dantbar gegen Gott und die Ratur, wir würden eingestehn, daß alles, was an uns einen Werth hat, ihr Geschent ist und wir ohne die Gnade Gottes nichts sind 1).

So will Montaigne uns jur Demuth ermahnen, inbem er unfere Bernunft berabfest. Er ift nicht abgeneigt bas bochfte Gut in ber Erfenntnig ber Schwäche unseres Urtheils ju fuchen. Diese Unwiffenheit und Ginfalt foll auch bas Chriftenthum empfehlen. Gott wird beffer burch Richtwiffen als burd Wiffen verehrt. Das Befenntnig seiner Unwissenbeit ift von Natur mit bem Glauben ver-Diefe Religion erhebt und nun freilich nicht bunden 2). über die Thiere. In ihrer Ginfalt, in ihrem Geborsam gegen ben Naturtrieb, in ihrer Freiheit von aller Unmaßung burften wir fie icon jum Mufter nehmen. muffen une veribieren um une weise ju machen, wir muffen une blenben um une ju leiten 5). Darum weift auch Montaigne auf die Schwächen unferes Leibes gurud, von welchen unfer Berftand ergriffen werbe. Bir find Staub und Afde, ale Erzeugniffe ber Ratur bem Wechfel unterworfen. Gine Erhebung unferes Beiftes über ben Rorper, eine lodlösung beiber von einander wurde er für

<sup>1)</sup> Ib. p. 326 sq.; 329 sq. Il n'est pas en nostre puissance d'acquerir une plus belle recommandation, que d'estre favorisé de dieu et de nature. Ib. p. 404.

<sup>2)</sup> Ib. p. 353 sqq.; 361.

<sup>3)</sup> Ib. p. 356. Il nous faut abestir pour nous; assagir et nous éblouir pour nous guider.

uns Menschen in biesem abhängigen Leben für unmöglich - balten.

Bo ift nun bas fille Platchen, welches er in feiner Seele fucht? Es beruht eben nur auf jener Demuth und Unterwerfung, welche er und empfielt 1). An fie fnupfen fich hoffnung und Bertrauen. Go wie er taftent bieber fic burchgefunden bat,' ber Natur vertrauend, follte er nicht ebenso weiter geleitet werben? Seine 3weifel baben ihn auch belehrt, daß man das Ungewöhnliche nicht für unmöglich balten foll. Dem Willen Gottes und ber Racht unserer Mutter Ratur sollen wir nicht bie Schranfen segen, welche nur in unserer Faffungefraft liegen 2). Er vertraut biefem Willen und biefer Dacht; ibnen übergiebt er fein Leben. Das ift ber burchlaufende Gebante, welcher feine Befenntniffe belebt. Bon ibm geben feine Litteratur und Philosophie sollen uns von Ameifel ans. ber Einfachbeit, von ben Geseten ber Ratur nicht entfernen. Bir follen nicht bie Welt ermeffen wollen, wir, welche wir faum beimisch bei uns felbft find. Die Phis losophen vermeffen sich alles aus ihrer Bernunft zu ziehen, aber die wahre Bernunft wohnt nur bei Gott: fein Befchent ift es, wenn ein Stral berfelben uns aus

<sup>1)</sup> Ib. p. 353. C'est la seule humilité et submission, qui peut effectuer un homme de bien.

<sup>2)</sup> Ib. 1, 26 p. 115. La raison m'a instruit, que de condamner ainsi resolument une chose pour fausse et impossible, c'est se donner l'advantage d'avoir dans sa teste les bornes et limites de la volonté de dieu et de la puissance de nostre mère nature. Il n'y a pourtant point de plus notable folie au monde, que de les ramener à la mesure de nostre capacité et suffisance.

fommt 1). Gegen eine folde Bernunft bat er nichts einjuwenden; nur gegen bie menschliche Bernunft spricht er, welche von ber Ratur fich entfernt hat. Die Bernunft Gottes, Die wahre und einfache Bernunft fann er von ber Natur nicht trennen. Es ift ihm wahrscheinlich, bag unfer Meifter in feinem Berte fich offenbart habe; baber empfielt er bas Werf Raimund's von Sabunde, welches im Buche ber Natur uns ben Willen Gottes offenbaren will 2). Die wabrideinlichte Meinung über bie Religion ift bie, welche uns Bott als Schöpfer ber Welt, als ein Befen poller Gute barftellt. Aber er verehrt ihn als ein unbegreifliches Wefen 5). Wir mogen ihn uns menfchlich vorftellen, ibn mit Bernunft begaben, bem Beften, was wir haben, aber wir muffen auch ben Thieren biefelbe Freiheit jugeftebn +). Tiefer über bie Ratur unb über Gott nachzubenten, bas ift nicht feine Sache. Wenn er die Meinung ber Philosophen ausspricht, daß bie Untersuchung ber Natur und verborgener Dinge unfern Beift vergnuge und erhebe, fo fest er in feinem Sinne bingu, bies geschehe uns unter ber Bebingung, bag wir baraus Berehrung und Furcht über fie zu urtheilen zogen 5).

<sup>1)</sup> lb. II, 12 p. 395. Car la vraie raison et essentielle, de qui nous desrobons le nom à fausses enseignes, elle loge dans le sein de dieu; c'est là son giste et sa retraite, c'est de là d'où elle part, quand il plait a dieu nous en faire voir quelque rayon.

<sup>2)</sup> Ib. p. 320.

<sup>3)</sup> Ib. p. 372.

<sup>4)</sup> Ib. p. 388.

<sup>5)</sup> Ib. p. 371. Voire à celui, qui n'en acquiert que la reverence et crainte d'en juger.

Es ift nicht ju verwundern, bag ibm nun Gott und Ratur faft auf basfelbe binauszulaufen icheinen. Er ftellt fie beibe gewöhnlich neben einander. Doch verwifcht er ben Gegenfas zwifden Schöpfer und Gefcopf nicht. In biefer Welt ift alles bem Wandel unterworfen; mahr aber ift nur bas Emige. Alles, mas burd ben Menfchen binburch geht, ift unficher; nur was vom himmel fommt ift ficher. Rur eine besondere und übernatürliche Gnade fann uns vorhereiten, umbilben und ftart machen 1). Bas mabrhaft ift, bas ift ewig, ohne Geburt, ohne Ende, ohne Beranberung in ber Beit; benn bas Zeitliche ift nicht, foudern wird nur. Diefer Beranderung ift auch bie Ratur unterworfen; nur Gott bat ben Preis emig ju fein, Bu biefem Gebaufen follen wir uns erheben. Weiches elende und verworfene Ding mare ber Menfch, fonnte er fich nicht aber die Menfcheit erheben. Aber bies vermag er nur, wenn ihm Gott feine Sand bietet mit aubergemöhnlicher bulfe. Da muß ber Menich auf feine eigenen Mittel perzichten und burch bimmlische Mittel fic erhöhen laffen. Rur unfer driftlicher Glaube, nicht bie foifche Tugend fann eine folde gottliche und munderbare Bermandlung hoffen 2).

Montgigne's Gebanten, feben wir, bringen nicht tief

<sup>1)</sup> lb. p. 413.

<sup>2)</sup> Ib. p. 444 sq. O la vile chose — — et abjecte que l'homme, s'il ne s'éleve au dessus de l'humanité. — — Il s'élevera, si dieu lui preste extraordinairement la main; il s'élevera abandonnant et renonçant à ses propres moyens et se laissant hausser et souslever par les moyens purement celestes. C'est à nostre foi chrestienne, non à la vertu stoique de pretendre à cette divine et miraculeuse metamorphose.

in bas Wesen ber Dinge ein. Sie bringen auch in ben 3weifeln, welche fie erregen, faft nur bie 3weifel bes Alterthums wieder in Erinnerung. Es ift aber boch in ihnen ber Sinn ber neuern Zeit icon in vollem Duechbruch. Bon bem icholaftifchen Grubeln über Gottes Wefen und Werfe haben fie fich völlig losgefagt; nur bas allgemeine Bertrauen auf eine übernatürliche Bulfe macht fich in ihnen noch geltenb. Aber nur im Innern bes Menfchen wird fie gefucht und hierin lagt fich eine Berwanbschaft Montaigne's mit ben Myftifern bes Mittelaltere nicht verfennen. Biel farfer treten bie Befrebungen ber neuern Zeit bervor. Sie machen fich in ber Bereb. rung geltenb, welche ber Ratur gezollt wirb. In bem Dage find fie vorberfchend, daß felbft das übernatürliche nur wie eine Burudführung jur Rotur erfcheint. Auf bas Übel, auf bas Bofe, welches in ber menfoligen Gefellschaft fich verbreitet bat, wird bas größte. Gewicht gelegt. Die Berfeinerung und bas Berberben unserer Sitten wird wie eine Art Erbfunde betrachtet. Da mochte und Montaigne gur Ginfachbeit ber Ratur gurudführen. In Gehorsam gegen bas Gefet ber Ratur warben wir eine fichere Leitung finden. Aber unfere Erziehung, bas allgemeine Beispiel, unfer hochmuth haben und verborben; wir fonnen ber Natur nicht mehr getreu bleiben. Da erscheint es une wie eine gotiliche Sulfe, wenn ber Raturtrieb die Schranfen ber Gewohnheit burchbricht, uns befreit und an fein einfaches Gefet berangieht. batten wir nun wohl mehr zu betreiben als biefes Gefet. Aber Montaigne fann noch nicht ber Erzu erkennen? forschung mit Bertrauen fich zuwenden. Sie fceint ibm

unsere Kräfte zu überfleigen; er fürchtet auch hier dem Truge menschicher Kunst zu begegnen. Dem Wege des praktisschen Lebens ist er überhaupt geneigter als der Wissenschaft. Auf ihm, sieht er ein, können wir uns der Geswohnheit und dem Gesese nicht entziehn. Halb unwillig rath er uns ihnen zu folgen. Aber es tröstet ihn doch, daß auch in ihnen die Natur mächtig sein dürste. Sollten, sie der Allmacht unserer Mutter Natur, unseres Schöspsers wahrhaft sich entziehen können? So hofft er unter Leitung unbekannter, aber gütiger Nächte ohne vieles Grübeln, in einer gemäßigten Gesinnung seinen Weg finsen zu können.

## 2. Pierre Charron,

Die Gedanken Montaigne's können wir bei vielen Französischen Steptisern späterer Zeit wiedersinden, welche ihnen nach verschiedenen Seiten eine erweiterte Anwenedung gaben. Es war ihre Aufgabe sie in eine wissenschaftlichere Form zu bringen, sie mehr an die Wege der Shule heranzuziehen. Unter ihnen ist Montaigne's Freund und nächster Nachfolger Charton merkwürdig.

Pierre Charron, der Sohn eines Buchhändlers, wurde. 1541 zu Paris geboren. Er ergriff zuerst die Lausbahn eines Juristen und war mehrere Jahre als Abvotat am Parlament zu Paris beschäftigt. Doch entsprach diese Lesbensweise seinen Reigungen nicht; auch hoffte er keinen Erfolg. Daher wandte er sich der Theologie zu und erlangte bald den Ruf eines ausgezeichneten Predigers. In dieser Eigenschaft diente er vielen Prälaten der katholissen Kirche, besonders im südlichen Frankreich. Der tös

niglichen Vartei zugetban wurde er ber gewöhnliche Prebiger ber Ronigin Margaretbe und felbft Geinrich ber IV. als er noch Protestant mar, foll feine Predigten gern gebort haben. Er hatte ein Belübbe gethan in ben Carthäuserorben zu treten. Als er es 1588 zur Ausführung bringen wollte, faub man, bag er für einen fo ftrengen Orben ju alt fein murbe. Auch bie Coleftiner wiefen ihn aus biesem Grunde gurud. Das Urtheil ber Casuis fen ging nun babin, bag er feines Belübbes entbunben fei. In Borbeaux, mo er laugere Beit lebte, murbe er mit Montaiane vertraut, wie die Teftamente beiber Manner bezeugen; pon Charron's Seite geben feine Schriften ein noch umfaffenberes Beugniß ab. Diefe Schriften gab er in vorgerudtem Alter herand. Außer feinen Prebigten baben besonders die Werke über die brei Wahrheiten und über bie Beisheit Aufmertfamteit erregt. Das erfte ift eine Bertheibigung ber Religion, befondors ber driftlichen und vor allen ber fatbolischen Rirde. Der britte Theil, welcher mit ber lettern fich beschäftigt, war ihm bie Hauptsache; er ift bem Könige Seinrich IV. gewihmet und gegen Du Pleffis Mornay's Schrift über bis Rirche gerichtet. Dit ber Freimuthigfeit, welche ibm eigen ift, betlagte er in ibr bie Streitigfeiten aber ben Glauben, welche geeignet waren am meiften gegen bie Babrheit besselben zu zeugen 1). In ber Schrift über bie Weisbeit hat man geglaubt eine ganz andere Überzeugung zu finden als in bicfem Berte. Denn in ihr schont fein 3weifel auch bie Somaden unferer Religion nicht. Er

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Les trois verités III, 1.

findet in ibr fo viele Menfclichfriten, bas er Berbacht außert, fie burfte nur Menfchenwert fein 1). 2 Rach ber Anucht bes Berfaffers jeboch fteben beibe Schriften in Er beruft fich in ber gweiten auf die erfte; in jener foilbert er nur bie Somache bes Menfchen um ibn auf Bottes bulfe gu verweifen, welche biefe aufweift. Er ift bavon überzeugt, bag auch bem Beften, mas ber Menfc begt, Schwäche und Bofes fich zugefellt. Dies gilt von Sitten und Staat, wie von Meligion. Darum verachtet er biefe Dinge nicht. Die wahre Religion möchte er von Aberglauben gereinigt seben; er marte alebaun ein Bert Aber die Angriffe. Charron's Gottes in ibr erblicen. gegen bie menschliche Religion, Sitte und Biffenschaft waren nicht ohne rednerische Übertreibung und unterschieden nicht genug die Ausgrtung und bas Echte an ihnen; daher gaben fie Beranlaffung ju vielen Borwürfen und Um fie zu entfraften schrieb Charron Anfeindungen. eine tleine Abhandlung über bie Beisheit, welche ben Inhalt und bie Abficht feines größern Bertes über benfelben Begenftand furg entwickeln follte. In einer zweiten Auflage biefes Wertes wollte er bie anftößigen Stellen milbern und verbeffern. Über biefer Arbeit aber exeilte ibn 1603 m Paris ein plöglicher Tod. Sein Freund Roche maillet vollendete die Ausgabe und überwand die Schwierigfeiten, welche die Beröffentlichung berfelben fand 2).

<sup>1)</sup> De la sagesse 11, 5, 8.

<sup>2)</sup> Ich bediene mich der Ausgabe seiner Werke Paris 1635. 28be. 4.; für die Schrift de la sagesse habe ich aber eine andere Ausgabe Par. 1631 gebraucht, welche die erste Ausgabe Bordeaux 1601 wies bergiebt, weil diese den Sinn des Berf. stärter und ohne die später angebrachten Milberungen und Auslassungen ausbrückt.

Gefc. b. Philos. x.

Der Einftug Montaignes auf Charron ift nicht ju perfennen. 'Seht banfig gebraucht er genau biefelben Borte, in welchen fein Freund feine Zweifel ausgebruckt batte. Auch im Allgemeinen ift bie Wendung ihrer Bebanten febr abulich. Rur bebt Chaeron die Grundlage feinet mehr pratificen, als theoretifden überzeugungen farter bervor und bringt bie abgeriffenen und flüchtigen Bebanten Montaigne's in eine geregeltere Form. Streben biernach fieht man befonders an ben Gintheilungen, welche er überall anbeingt. Bie febr er auch bie Schule und ihre Meinungen flieht, fo bat boch feine Schrift über die Deisbeit den Ginfluffen ber Gelebrfamfeit feiner Beit fich nicht entziehen konnen. Er giebt es zuweilen fethft an, mo er in ganzen Abschnitten feiner Schrift bem Lipftus ober bem Du Bair gefolgt ift; aber auch fonft hangen ibm Überzeugungen ber Philosophen, besonders ber Platonischen Schule an. Seine 3meifel beruhn wesendlich nur barauf, daß er weber bie Gelehr fantfeit, noch bie Philosophie ber Menfchen für genügend balt uns eine fichere Grundlage für unfer fittliches Leben ober für die prattifche Weisheit zu geben, welche wir fuchen follen. Deswegen entscheibet er fic auch gegen ben Porrhonismus und für bie Bahrscheinlichkeitelehre ber neuern Afabemie 1), wenigftens nicht ganz wie Moutaigne. Aus seinem methobischen Berfahren und aus bem abspringenden Gebautengange feiner Zweifel, aus ben wahrscheinlichen Annahmen seiner Schulbilbung und aus ber Freiheit seines Beiftes im Rampf gegen bie Pebanten geht nun eine

<sup>1)</sup> Traité de la sagesse 2, 4; 4, 4.

feltfame Mifdung bervor, welche boch bie Benbung ber Beit bezeichnet und nicht ohne philosophische Anregungen ift. Go wie Montaigne empfielt auch Charron, bag wir in Sitten und Lebensweise ber gemeinen Meinung folgen follen; hiervon aber ließ fich auch die gelehrte Bilbung ber Beit nicht trennen und noch weniger bie Religion mit ihrem theologifden Gefolge. Belden Ginflug bas lettere auf die Außerungen Charron's gehabt bat, zeigt fich in ber Umarbeitung feiner Schrift über bie Beisbeit. Um feine freien Außerungen ju vertheibigen beruft er fic barauf, bag er nicht für bas Riofter ober ben Gewiffensrath, fonbern für bas burgerliche Leben, für die Weltleute geschrieben habe 1); man burfte ihm aber wohl basfelbe Sould geben, was Bruno bem Cufaner vorwarf, bag ibn fein priefterliches Gewand zuweilen gebindert habe. Die Scene aber bat fich geandert, bas Berhaltnif bat fich jest umgefehrt. Benn in jenem Fall ber Rachfolger, so ift in biesem ber Borganger freier. Man war im Begriff gu einer ftrengern Sitte gurudgu-Die Erfchatterungen bes Bargerfrieges, beren Gewalt in ben Schriften Charron's beutlich hervorleuchtet, batten auch bie Weltleute belehrt, bag bie Dacht ber veligiöfen Überzeugungen nicht verachtet werben barfe. Charron weiß fie zu schonen, wie manntich auch fein Beift allen Borurtheiten fich zu entringen ftrebt....

Die Schrift über die Beishelt ift eine Moral. Sie verdient um so mehr unsere Ausmertsamseitz, je seltener wir in dieser Zeit aussührlichen philosophischen Untersu-

<sup>1)</sup> Ib. 1, 5.

dungen über bas fittliche Leben begegnen. Gie faßt bas: felbe in seinem weiteften Umfange. Ihre Lebren find noch nicht zu ber Magerfeit zusammengeschrumpft, welche bie Moral ber fpatern Beit zeigte. Gie ftreben bie Politit, bie Pabagogit, bas Leben in Biffenschaft und Runft zu umfaffen; fie bringen auf die Sittlichfeit im Berufoleben und in ber geselligen Gemeinschaft mit ber gangen Denschheit. Doch schliegen fie bas religiofe Leben aus, welches Bot · tes Leitung überlaffen werben muffe, über welches menich liche Beisheit nichts vermöge. Rur bie außern Grengen biefes Gebiets magen fie boch zu berühren. Bu bem umfaffenden Plane feiner Etbit mag es beitragen, bag Charron in feinem Überblich über bas fittliche Leben bod nicht unabbangig von ben Alten ift. Bie verächtlich ibm auch die Bedanten erscheinen, seine Lebren über die Politit hat er größtentheils von Lipfius entnommen, welcher bie lehren ber Alten auszog und ben neuern Berhältnif fen anzupaffen suchte. Charron folgt überbies in seiner Eintheilung ber Moral ben vier Carbinaltugenben ber Alten, freilich in mancherlei Anbequemungen an bie Denb weise ber Neuern, so bag man wohl fiebt, wie wenig bie Formen bet alten Sittenlehre in bas neue, umgeftale tete Leben vaffen 1). Die Überzenaungen jedoch, welche fich von biefem aus aufbrangen, fieben nur wie eine un geordnete Maffe ben Eintheilungen ber alten Ethif go genüber. 1960 9 11 5 7 55 61

Moch ein anderer Umftand aber verhindert Charron zu einer felbständigen Gestaltung ber Sittenlehre gu ge-

<sup>1)</sup> Man vergleiche wie er die Sapferkeit als virtus überhaupt nimmt. De la sag. III, 19, 1.

langen. Barend er bie Moral feiner Beit vertritt, verfündet fich in ihm auch die entschiedene Reigung seiner Beit alles auf bas Ratürliche gurudzuführen. liche Leben erscheint ihm nur als bas Leben nach ber Indem er feinem fittlichen Buge folgt, ems Ratur 1). pfielt er freilich vor allen andern Biffenfchaften bie Biffenicaft bes Meniden. Das Stubium bes Meniden ift ber Menfc 2). Durch Reisen und bie Gefchichte follen wir ihn ftubiren 5). Aber bie Gefdichte unferer Bilbung ift ihm ein Chaos; ein Befet in ihr fann er nicht ent beden. Der Mensch bangt von ben Umftanben, von ber Geburt, von ber Mifchung feines Temperaments, überbaubt von ber Ratur ab 4). Beffer baber, meint er, ift ce fich leiten zu laffen von ber Ratur und von Gott, als feiner bem Bufall preisgegebenen und verwegenen Freiheit m folgen 5). Es ift bies biefelbe Richtung ber Gebanten, welche wir bei Montaigne fanben.

Den Eintheilungen, welche er von ber alten Philosophie entnahm, werden wir nicht nachzugehen haben; sie sind nur loder um seine Gedanken herumgelegt. Auch ift auf seine einzelnen Außerungen kein großes Gewicht zu legen; sie sind oft sehr übertrieben nach der Weise der Steptiker, welche einem ftarken Grunde einen eben so farken entgegenzusesen für gerathen hielten. Sie sind

Digitized by Google

<sup>1)</sup> lb. II, 3, 10 und fonft oft.

<sup>2)</sup> lb. I, 1, 1. La vraie science et le vrai étude de l'homme, c'est l'homme.

<sup>3)</sup> Traité 2, 1.

<sup>4)</sup> De la sag. I, 15, 4.

<sup>5)</sup> Ib. 1, 8, 7.

auch eben so schwankend, hauptsächlich wegen ber Mischung ber Denkweisen, welche in dieser Zeit sich noch nicht abgeklärt hatte. Dies darf uns aber doch nicht abshalten in ihnen einen beständigen Grundton seiner Denkweise anzuerkennen.

Sein Stepticismus beruht, wie gefagt, auf prattifder Durchdrungen von ber Überzeugung bag Grundlage. wir in einer gerrutteten Berfaffung unferes lebens find, will er uns anleiten erft unfer Elend gu erfennen, alsbann beilsame Mittel zu suchen 1). Er bringt nicht allein auf Ertenntnig bes Menschen im Allgemeinen, sondern auch im Besondern auf die Ertenntniß feiner eigenen Per-Mit andern seiner Zeitgenoffen theilt er bie Anficht, bag bie Erfenntnig unferes 3ch uns am nachften Die Seele weiß in natürlicher Beise von fic ohne biefe Biffenschaft erft zu lernen; fie ift feine leere Tafel, in welche bie Erfenntnig ihrer eigenen Rrafte erft eingetragen werben mußte 5). Aber bennoch balt Chars ron es für febr ichwierig ju ber rechten Ertenntnig von fich felbft ju gelangen, weil wir burd Außerlichfeiten, burch allerlei Schminte entstellt finb 4). Um fo mehr haben wir die Pflicht alle diese Binderniffe unserer Selbft ertenntniß zu burchbrechen und. auf uns felbft in unferer nadten Wahrheit gurudgutommen 5). Er balt es für guträglich ju biefem 3wede uns mit anbern Menfchen und

<sup>1)</sup> İb. II préf.

<sup>2)</sup> Ib. I, 1, 1; traité 2, 1.

<sup>3)</sup> De la sag. I, 15, 11.

<sup>4)</sup> lb. 1, 1, 6; 6, 1; traité 2, 1.

<sup>5)</sup> De la sag. III, 6, 3.

auch mit den Thieren zu vergleichen; aber wir sollen boch durch solche Mittel uns nicht recht kennen lernen. Der rechte Weg ist sich selbst zu vertrauen, mit sich allein zu Bathe zu gehn. Aber bei dem vielen, was uns nur einen Schein giebt, was uns nur angekommen ist, hätt Eharron ein langes Studium unser selbst für nöthig 1). Er ist nicht der Meinung, daß die Erkenntniß, welche wir unmittelbar von uns selbst haben, sogkeich unser Wesen uns enthüllt. Der erste Schritt zur Selbsterkenntniß ist seine Unwissende über sich selbst, d. h. über den wichtigsten Gegenstand unserer Erkenntniß, anzuerkennen 2).

Unsere Selbsterkenntniß steht aber unter ber Bedingung ber Erkenntniß Gottes. Iwar um uns zu bei müthigen ruft uns Charron auch, wie Montaigne, dazu auf uns zu verthieren und von den Thieven zu lernen: 5); aber er will boch dadurch die Borzsige des Menschen vor den Thieren nicht bestreiten; nur meint er, diese Borzsige, der Geist des Menschen, wären theuer erkauft; der Geist bringt vielleicht mehr Böses als Gutes; er ist das beste, aber auch das gefärlichste Geschent 1). Wie Montaigne will auch Charron nicht zugeden, daß der Mensch, welcher hier im Bodensate der Welt stehe, der alleinige Iwed der ganzen Welt sein sollte 5). Er dringt auch darauf, daß wir den Unterschied zwischen Thieren und Menschen nicht gar zu groß uns benken, vielmehr aners

<sup>1)</sup> lb. I, 1, 6 sq.

<sup>2)</sup> Ib. 1, 1, 5.

<sup>3)</sup> Ib. II, 3, 9; traité 2, 7.

<sup>4)</sup> De la sag. I, 8; 16, 3 sqq.

<sup>5)</sup> lb. 1, 7, 4.

fennen follen, bag in bet Belt nur Grabunteridiebe finb, nichts, was nicht Abnlichfeit mit ben anbern Dingen batte, fein Sprung in ber Ratur 1). Aber bennoch fieht er im Menfchen ein verfürztes Bild ber Welt 2), in seiner Seele einen fleinen Gott 5). Da zweifelt er and nicht baran, bag Gott ben Menfchen geschaffen um bie Babrbeit zu extennen. Die Wahrheit seboch bat ihren Gig in Gott und baber fann fie auch nur burch Sottes Silfe erfannt werben. Deswegen ift auch bie Erfenntnig Got tes mit imferer Gelbfterfenntnig auf bas engfte verbunden. Bir muffen und bemutbigen und auf Gott unfere gange Soffaung fegen, bann werben wir auch in unferer Geele bie Ahnlichfeit mit Gott finben, welche fie mehr als alles andere an fich tragt. Dazu muffen wir uns reinis gen und ausleeren von allen Boruribeilen, welche uns gegen bie Wahrheit verblenben; nadt und wit eine blante Tafel muffen wir und Gott barftellen, bann wirb feine Offenbarung in und einziehen . Die Berwandschaft biefer fleptischen Dentweise mit ber mpftischen Theologie

<sup>1)</sup> Ib. I, 8, 2.

<sup>2)</sup> Ib. I, 10, 2.

<sup>3)</sup> Ib. I, 9, 1.

<sup>4)</sup> Ib. I, 1, 3; II. 5, 15; traité 4, 4. Que dieu a bien cree l'homme pour cognoistre la verité, mais qu'il ne la peut cognoistre de soi, ni par aucun moyen humain et faut que dieu mesme, au sein duquel elle reside et qui en a fait venir l'envie à l'homme, la revele, comme il a fait; mais que pour se preparer à cette revelation et lui faire place, il faut auparavant renoncer et chasser toutes opinions et creances, dont l'esprit est dejà anticipé et abreuvé et le lui presenter nud et blanc et le sousmettre à lui très humblement. Discours chrestiens 1, p. 11 sq.

ber frühern Jahrhunderte, welche wir icon bei Montaigne bemerkt baben, tritt bier beutlich zu Tage. Charron beruft fich ausbrucklich auf fie; in ber Anerfennung ber mofteriofen Sobe ber Bahrheit fucht er bie Berubigung unserer Seele. Weit entfernt bavon ben Zweifel als eine Bennruhigung unferes Beiftes ju betrachten, rubmt er ibn als die wahre Befriedigung unferes Gemuths, als bie Biffenschaft ber Biffenschaften, bie Bewigheit ber Gewisbeiten in ber bescheibenen Anerkennung sowohl ber menfolicen Schwäche, als ber mpfteriofen Sobe ber Bahrheit. Die, welche im Zweifel nur Unruhe erbliden, murben nur von ihrer Leibenschaft zu bebaupten bennrus bigt und wüßten nicht, was Wiffen fei. Unfern Geift follen wir ausleeren um Gott zu empfangen. bie Unterwerfung unter einen Glauben, welchen wir obne Breifel anzunehmen haben; aber nur burch ben 3meifel gelangen wir gu ibm; ihm bienen wir am beften, wenn wir bie menfcblichen Meinungen, felbft bie Meinungen ber religiösen Setten von uns fern halten 1).

Demgemäß geht die Sittenlehre Charron's zunächst darauf uns von den übeln zu befreien, in welchen er uns verwickelt sieht. Er sindet sie darin gegründet, daß wir von der Natur abgewichen sind. Wie helmont ist er der Überzeugung, daß nur im Menschen, in der Unruhe seines Geistes, der Grund des übels liege und seine Sünde alles Elend verschuldet habe. Sie hat die Ordnung der Welt gestört, den Jorn Gottes geweckt und

Traité 4, 4. Telles gens ne scavent rien au vray et ne scavent que c'est que scavoir.

bie natürlichen Strafen bes Bofen berbeigezogen 1). Alles außer bem Menichen folgt bem Gefete ber Ratur und finbet in ihm feine Beruhigung; unfere Gunbe aber ift ber Reind ber Natur ). Es ift bies berfelbe Bug, welder im Jahrhundert ber Reformation auf die Erbfunde alle Schwächen bes Menschen malgen, welcher Montaigne gegen bie menschliche Runft eifern ließ um bas naturliche Die Natur bat alles wohl bestellt, Leben au empfelen. ibrem Gefete follen wir folgen; bies Gefet ift bie Bernunft, bas natürliche Licht, welches Gott jebem Menfchen verlieben bat 5). Dem Natürlichen sest Charron bas Erworbene entgegen, auf welches bie Peripatetifer bes Mittelalters großes Gewicht gelegt hatten; Charron betractet es mit Mistrauen; bas Natürliche balt er für beffer; es scheint zuweilen, als wollte er bas Erworbene Doch werben wir feben, bag bieg aanz verwerfen 4). nicht fein voller Ernft ift; nur gegen gewiffe Arten bes Angebildeten ift fein Gifer gerichtet, in welchen er Ausartungen ber urfprunglichen Natur, Gunbe und Rolgen ber menschlichen Übertretung argwohnt.

<sup>1)</sup> De la sag. I, 6, 1; 16, 3; II, 5, 18; 7, 10.

<sup>2)</sup> Ib. 11, 3, 6; 9; traité 2, 4. L'enemi de nature, qui est le peché.

<sup>3)</sup> De la sag. II, 3, 4 sq.; traité 2, 7. Le dernier point, mais qui guide et comprend tous les autres, — est de jetter, sans cesse sa veue et sa pensée sur la loi de nature et tousjours la croire et suivre comme la regle première, souveraine, universelle et infaillible, qu'elle est. — C'est la raison, l'équité, la lumière naturelle, que dieu a inspiré en tout homme.

<sup>4)</sup> De la sag. II, 3, 13. Le naturel vaut mieux que l'acquis. Ib. III, 14, 13.

Bu biefen aber gebort ihm auch unfere wiffenschaftliche Bilbung, wie fie gegenwärtig ift. hierauf beruht fein Stepticiomus, ben wir etwas genauer in seinen einzeinen Bugen betrachten muffen.

Charron ift weit bavon entfernt alles Wiffen bes Menfchen verwerfen zu wollen, vielmehr balt er bas rechte Biffen bod und rubmt befondere ber moralifden Philosobbie, welche er felbft betreibt, es ju boben Ebren nach, daß fie bas Bilbe in unferer Natur milbere. Neben ibm gesteht er auch ber naturlebre ihren Werth gu 1). er beforgt, daß bie Beife, wie wir die Biffenschaften treiben, viel Unnuges, viel Leibenschaft und Thorheit in fic aufgenommen babe. Dergleichen will er entfernt Der Biffenschaft fest er bie Beisbeit entgegen. Benn er nun bemertt, dag viele in der Ginfalt ber Sitten, nur ber Natur folgend ihre Beruhigung finden, fann er fic nicht bavon überzeugen, bag Biffenfcaft zur Beisheit nothig sei 2). Die Wissenschaft ift ein guter Stod; man muß ibn aber zu gebrauchen wiffen, fonft ichabet er Bu ben Ausartungen ber Wiffenschaft gablt er aber febes allzu fefte Bertrauen auf die fünftlichen Dittel ber Untersuchung. Er findet unfere Saffungefraft beforantt und möchte uns empfelen bei ben einfachften und unmittelbarften Überzeugungen unferes natürlichen und fittlichen Bewußtseins fteben ju bleiben. Bu biefem 3med ftellt er abnliche überlegungen an, wie Montaigne. Die Babrheit murbe und entguden, wir fonnen aber ib-

<sup>1)</sup> Ib. III, 14, 22 sq.; traité 1, 6.

<sup>2)</sup> De la sag. II, 3, 6; III, 14, 15; traité 5, 1.

<sup>3)</sup> Traité 3, 1.

ren Anblid nicht ertragen. Die Wahrheit wohnt bei Gott: Gottes Befen aber geht über unfern Berftanb binaus. Wenn auch ohne wiffenschaftlichen Beweis bie Stimme ber Natur une bavon überzeugt, bag ein Gott ift, so muffen wir boch geftehn, daß wir ihn nicht begreifen tonnen und nur mit Furcht burfen wir über ibn gu reben wagen 1). 3war wird barauf großes Gewicht gelegt, was auch icon Montaigne bervorgehoben batte, baß wir Gott vertrauen burften, bag er unfer Berlangen nach ber Wahrheit in uns gelegt habe und bag er nicht lugen tonne, bag wir baber auch von ihm bie Offenbarung ber Babrbeit erwarten barften und gewiß fein fonnten, bag alles mahr fei, was er burch Ratur, Bernunft ober feine Propheten uns perfundet habe 2); auch auf bie Grundfage unferer Biffenschaften murbe bies auszubebnen fein, wenn es nur gewiß mare, bag wir nicht burd faliche Grunbfage getäuscht wurden 5), wenn wir nur Gottes Stimme von ber Stimme unferer Leibenschaften aut genug ju unterscheiben mußten. Aber in uns ift ein awiefpaltiges Befen; unfere verwegene Freiheit gebranden wir zu unferm Berberben; bie Mittel, welche wir ju unserm Unterricht anwenden, bieten und feine Siderheit bar. Bei ber Betrachtung ber einzelnen Rabia. feiten, welche uns für bie Erfenntnig beimohnen, gebi nun Charron noch einen Schritt weiter; er finbet nicht

<sup>1)</sup> Les trois verités I, 5; 10 p. 41; de la sag. I, 4, 9; 7, 2; II, 5, 19; epistre p. 232; discours chrestiens I. p. 11.

<sup>2)</sup> De la sag. I, 7, 9. Dieu — — seul est à croire en ce qu'il dit, parcequ'il le dit. Traité 4, 4.

<sup>3)</sup> De la sag. I, 7, 9.

allein, baff unfer Ertennen beschränft ift, sonbern auch daß ibm ein Zwiesvalt beiwobnt, welcher uns nicht zur Rabe gelangen läßt. Unfere Mittel gum Erfennen bermben auf unferer Bermunft und auf ber Erfahrung, mit fie burch unfere Sinne gewonnen wird; beibe aber find bem Truge unterworfen 1). Was bie Sinne betrifft, fo wiederholt zwar Charron ben Sat bes Montaigne, bag fie ber Anfang und ; bas Ende ber menschlichen Biffenicaft finb 2); aber er finbet bie Erfahrung boch noch weit iowacher als bie Bermunft und fent alle bie Seelenent widtungen, welche an bas Sinnliche fich aufchließen, weit herab unter bie geiftigen Thatigkeiten ber Bernunft und bes Berftanbes. Bom Gebächtnig balt er wenig. ihm berubt ber größte Theil ber ichlechten Belebrfamfeit, mit welcher wir in ber schlechten Erziehung erfüllt werben, bie Maffen ber überlieferungen, welche uns mit Borurtheilen erfüllen. Eben so wenig scheint ibm bie Einbildungsfraft gu taugen; fie ift bie Mutter ber Deinungen; fie geigt une bie Gegenstanbe nicht wie Re finb. Beide Gedachtniß und Ginbilbungefraft fteben bem Berftanbe nach, welcher bie befte Seelentraft ift.3); leider unfer Berftand ift nicht unabhangig von ben Sinnen, bem Gebachtnig und ber Ginbilbungefraft. Da be-

<sup>1)</sup> lb. I, 4, 9.

<sup>2)</sup> Ib. I, 12, 1.

<sup>3)</sup> Ib. 1, 15, 8. Par l'avis de tous les sages, l'entendement est le premier, la plus excellente et principale piece du harnois. Si elle jone bien, tout va bien et l'homme est sage, et au contraire, si alle se méconte, tout va de travers; en second lieu est l'imagination; la memoire est la derniere. Ib. I, 18; 19.

tragen fich Sinn und Beift gegenseitig 1). Wie bei Montaigne, wie bei ben Italienischen Beripatetikern, fo bei Charron bericht ber Gedante an die unauflösliche Berbindung amifchen Rorper und Beift. 3mar bie Soffnung auf die Unsterblichbeit unserer Seele bat er nicht aufgegeben; ber Weffe foll ben Tob verachten tonnen in ber Hoffnung auf ein befferes Leben und ben Lag feines Tobes als seinen Meistertag ansehn 2); aber hier unten wehigftens find wir mit unferm Leibe auf bas engfte verbunben; er ift unfer Wertzeug und unfere Seele fann ohne ein foldes nicht fein. Wie nun ein tüchtiger Arbeiter feine Werfzeuge zu bandbaben wiffen muß, fo follen wir auch unfern Leib in unfere Bewalt ju bringen fuchen; wir follen ihn nicht tyrannisiren, aber uns boch als herrn besselben betrachten. Wenn wir ihn nur verftanbig gu Rur in zu bogmatischer Beise beberichen müßten 3). fest und Charron biefe Bemeinschaft unferes Beiftes mit bem Körper auseinanber. Er schließt fich ber Platonis ichen Lehrweise an, welche ben Geift und ben Körper burch bie Seele verbindet; die Seele betrachtet er als ben Gig bes heftigen Begehrens und weil fie nicht ohne

<sup>1)</sup> Ib. I, 12, 6.

<sup>2)</sup> Ib. I, 15; 15; weitläuftig ift er barüber ib. II, 11, wo auch §. 18 ber Gelbstmord getabelt wirb.

<sup>3)</sup> lb. I, 9, 1; III, 6, 8. La nature nous a denné le corps comme instrument necessaire à la vie; il faut que l'esprit, comme le principal, prenne la tutelle du corps. — — Il lui doit donc du soin et non du service; il le doit traiter comme seigneur et non comme tyran, — — lui montrant qu'il ne vit pas pour lui, mais qu'il ne peut vivre ici bas sans lui.

Drgan fein fann, fucht er ihren Gig im Bebirne; fle wird badurch abhangig vom Temperamente bes Gehirns und fu ben Streit gezogen, welchen bie verschiebenen phyfifden Eigenfchaften ber Beftandtheile bes Behirns untereinander führen 3. hierdurch ift bie Seele gehindert ihre natürliche Weisheit zu üben; das Temperament des Gehirns hindert fle 2). Aber woch viel folimmer ift es, daß auch unfer Beift mit unferm Leibe nicht friedlich leben fann. Unfer Beift trachtet nach Gott, unfer Rleifc nach ber Materie, in welcher Charron noch immer bas Bofe wittert. Die Seele ift wie ein fleiner Gott, ber Rorper ift wie ein Dungerhaufen und eine Deft. fonnen nicht: ohne einander sein und doch ift awischen ihnen ein beständiger Streit ). Mit einem folden Saber in der Zusammensetzung unserer Ratur verträgt sich nun gewiß die Rube ber Seele nicht, welche wir suchen follen und unter welcher auch die Sicherheit unserer Gebanken Desmegen balt Charron bas Streben gebeiben fonnte. nach ficherer Wiffenschaft für vergeblich. Er scheint aber auch in der Schilderung biefes Sabers vergeffen zu baben, bag alles in ber Ratur friedlich geordnet sein follte.

Bei einer folden Beschaffenheit unseres Innern wurde es Bermeffenheit fein, wenn wir unsern Meinungen ver-

<sup>1)</sup> Ib. I, 9, 2; 10, 2; 15, 2 sqq.

<sup>2)</sup> lb. I, 15, 11 sq.

<sup>3)</sup> lb. 1, 9, 1. L'ame est comme un petit dieu, le corps comme un fumier et une peste. lb. 2. L'esprit, — — l'image de la divinité, — — ne respire que le bien et le ciel, où il tend tousjours; la chaire au contraire — — tend tousjours au mal et à la matiere.

trauen wollten. Aus der Meinung entspringt: die leidenschaft und in der Leidenschaft ift alles libel gegründet 3. Die Meinung ift er geneigt für etwas Angebildetes ju balten, die Leibenschaft aber für ein innenes übel unferer Seele 2). Bon biefen übeln fieht er unfere Beele erfüllt und bittet baber Gott ihn gegen fich felbft gu fougen. Die thörige Selbftliebe und Selbftgenugsamteit fcheint ibm unfer bitterfter Feind 3). Freiheit von Meinung und Leibenschaft ift nun bie Prebigt feiner Sittensehre. ). biesem Sinn sieht er in jedem farren Arfhalten Grundfagen eine Übertreibung ber Leibenschaft; felbft bie Übertreibung ber Gelbstaufonferung, bes energischen Billens, verbammt er 5), phaleich er fonft gegen jebe Belbit fuct eifert und die Starfe bes Beiftes als bie Summe ber Tugend verehrt. Die Freiheit unfered Berftandes follen wir gegen bas Borurtheil ber Meinungen; Die Freiheit unseres Willens gegen bie Berrichaft ber Leibenschaften vertheidigen 6).

Um die Freiheit unseres Verstandes zu gewinnen, empfielt er einen Beift, welcher der allgemeinen. Betrachstung sich zuwendet (esprit universol). Wir. sollen uns nicht fangen lassen durch die Meinungen den Menschen über Gutes und Boses, welche nach Landessitte verschies den sind, welche oft dem Natürlichen und Bessern widers

<sup>1)</sup> lb. 1, 20, 4.

<sup>2)</sup> lb. II, 1, 1; II, 12.

<sup>3)</sup> lb. II, 1, 11. O dieu, garde moi de moi.

<sup>4)</sup> Ib. II, 13; traité 2, 3.

<sup>5)</sup> De la sag. II, 2, 7.

<sup>6)</sup> Ib. II, 2.

Bir follen als Burger ber Welt uns betrachten, ein Bilb unferer Mutter Ratur in ihrer gangen Majeftat in uns barftellen 1). Bu bem Kreise ber eingelnen Borfcbriften, welche er in biefem Sinn giebt, geboren auch die Stellen, welche ben Theologen Anftog gegeben haben, weil fie bas Sowaufenbe in ben religiofen Meinungen hervorbeben. Auf die Außerlichfeiten ber Religion und die mit ihnen verfnüpften Deinungen legt Charron nicht mehr Gewicht als auf die verschiebes nm Sitten ber Bolfer. Daburch will er aber bie Ehr= furcht vor ber Offenbarung nicht antaften, so wie er auch ben Sitten ber Bölfer feinen Gehorfam porbehalt. Er nimmt beibe ausbrudlich aus, wenn er bie Freiheit bes Berftandes behauptet 2). Rur fann er fich bavon nicht prüdhalten zu befürchten, bag in alle unsere menschlichen Einrichtungen auch etwas Bofes fich einmischen burfte. Bir find frant; wir bedürfen ber Beilmittel; zu ihnen geboren Sitten und Religion; es wird Entschuldigung finben, wenn folde Beilmittel auch etwas an fich Bofes und Shabliches gebrauchen 3). Seiner praktischen Richtung

<sup>1)</sup> Ib. II, 2, 5. Le vrai moyen d'obtenir — cette belle liberté de jugement, — c'est d'avoir un esprit universel. — Estre citoyen du monde. — Il faut presenter comme en un tableau cette grande image de nostre mere nature en son entiere majesté.

<sup>2)</sup> lb. II, 2, 1.

<sup>3)</sup> Ib. I, 4, 6. — Comme si pour estre bon, il falloit estre un peu mechant. Et ceci se voit non seulement en faict de la police et de la justice, mais encore en la religion, qui montre bien, que toute la conduite humaine est bastie et faite de pieces maladives.

Gefd. d. Philof. x.

nach bringt Charron auf die Freiheit des Willens noch mehr als des Verstandes. Wie sehr er auch die verwegene Freiheit, welche dem Zufall sich überläßt, für gefährlich hält, die Freiheit des Willens ist ihm doch das Höchte, was wir besigen. In ihr erblickt er in der That alles, was wahrhaft unser ist und uns nicht genommen werden kann 1). Diese Freiheit zu bewahren schärfen alle seine Regeln ein.

Bon einem Manne, welcher von ber Lage ber menfchlichen Dinge mehr Bofes fürchtet, als Gutes hofft, muß man erwarten, bag er vorherschend verneinenbe Borfdriften für bas Leben geben werbe. Dem wiberspricht Charron's Sittenlehre nicht. Die Ermahnungen, uns ber Meinungen und ber Leidenschaft zu entschlagen, nehmen ben breiteften Raum in feiner Beisheit ein. Doch bleibt er bei ihnen nicht fteben. Die Summe ber Tugend faßt er in ben Begriff ber Rechtschaffenheit (prud'hommie, probité) jusammen. Sie besteht ihm barin, bag wir ber Natur ober, was basselbe ift, ber Bernunft folgen 2). Hierin fieht er bie Gesundheit ber Seele 5). Die Regel ber Rechtschaffenheit, bas Gefet ber Ratur, bie allgemeine Bernunft, fiebt Charron auch als bas Gefet Gottes an, welches in bem Innern eines jeben mit unverlofche lichen Bugen gefdrieben fei. Alle gute Gefete find nur

5

<sup>1)</sup> lb. I, 19, 1. La volonté — — seule est vraiment nostre et en nostre puissance, tout le reste — — nous peut estre osté, alteré et troublé par mille accidens et non la volonté.

<sup>2) 1</sup>b. II, 3, 10. Voici donc la vraie prud'hommie (fondement de sagesse) suivre nature, c'est à dire la raison.

<sup>3)</sup> Ib. I, 11, 1.

ein Ausfluß biefes oberften Gefetes 1). Die Rechtschaffenheit geht bie gerade Bahn ihrer Regel ohne anderes ju beachten ale bie innere Stimme, ohne viel Befens von fich zu machen, fich felbft vertrauenb. Dem Gefete ber Rechtschaffenheit gegenüber follen wir feine Rudficht auf Lobn nehmen, nicht einmal auf ben Lobn, welchen bie Religion uns verheißt. Denn bie Religion ift nur etwas Spateres, welches erft im gesellschaftlichen Leben uns jumachft; bas Gefet ber Ratur ift bagegen bas erfte und gebietet une ohne alle Rudficht. Jebe Tugend, welche nur aus Furcht vor Strafe ober aus Hoffnung auf Lohn bas Gute will, ift nicht mabre Tugenb; fie ift fomach, fflavifd und verächtlich. Die Religion felbft erfennt bies an; nur ben Schwachen und Anfangern in ber Weisheit fommt fie burd Lodungen entgegen, erblidt aber nicht in ber eigennüßigen Tugenb bie vollfommene Güte 2).

So wie aber Charron überall ein Doppeltes in unserer Natur, bas Allgemeine und das Besondere, beachtet und ehrt, so schließen seine Vorschriften an die allgemeine Regel der Natur auch die Regel unserer besondern Natur an. Wenn auch nicht für alle natürliche Dinge, so doch für den Menschen behauptet Charron das Gesetz des Ununterscheidbaren. Er rechnet es zu den Werken der Borsehung, daß sie Ordnung in die menschliche Geselschaft gebracht habe, indem sie seden Menschen von sedem andern verschieden machte 5). So hat seder seine Eigen-

<sup>1)</sup> lb. II, 3, 4; traité 2, 6; 7.

<sup>2)</sup> De la sag. II, 5, 29; traité 4, 5.

<sup>3)</sup> Les trois verités I, 9 p. 37.

thumlichfeit, seine eigene Natur; bieser soll er folgen; gegen sie anzustreben würde nur Thorbeit und Bermessenbeit sein; es würde heißen Gott versuchen. Jeder soll sich an sich selbst halten; soll wissen sich selbst zu leben, sich getreu zu bleiben 1). Deswegen legt Eharron auf die Wahl des Beruss das größte Gewicht. Er fordert von uns, daß wir unsere Natur erkennen, wozu sie sich eignet, und ihr gemäß eine bestimmte Laushahn einschlagen, welche wir im Gange unseres Lebens mit Erfolg und in treuer Anhänglichseit an unsern Beruf verfolgen können 2). Charron hatte selbst in der Wahl seines Beruss geschwantt; um so wichtiger mochte dieser Punkt ihm schenen, welcher von den allgemeinen Grundsäßen seiner Sittenlehre ihm deutlich vorgeschrieben war.

Das allgemeine Gefet ber Natur zieht uns aber an die Ordnung der übrigen Welt heran, weil unsere Eigen, thümlichkeit nur für diese Ordnung bestimmt ist <sup>5</sup>). Hierbei bebenkt nun Charron hauptsächlich unsere Pflichten gegen die menschliche Gemeinschaft. An sie verweist und ber Beruf, welchen wir wählen sollen. Wir sollen da von Selbstucht frei leben, doch ohne uns selbst zu opfern;

<sup>1)</sup> De la sag. II, 3, 4; 4, 3. Car aller contre son naturel, c'est tenter dieu, cracher contre le ciel etc. Ib. III, 6, 2 sq. sçavoir estre à soi; se tenir à soi.

<sup>2)</sup> lb. Il, 4, 1. Se dresser et former à un certain et assuré train de vivre, prendre une vocation, à la quelle l'on soit propre. Ib. 2. C'est donc une affaire de grand poids, que ce choix etc.

<sup>3)</sup> Ib. II, 3, 4. La raison universelle, — — par la quelle l'on agit selon dieu, selon soi, selon nature, selon l'ordre et la police universelle du monde.

unfere Freiheit muß fich mit ben Pflichten far bie Gefellicaft, welcher wir angehören, vereinigen laffen 1). hier bat nun eine nach Freiheit ringende Seele, wie sie in Charron lebt, bie barteften Rampfe gu beftebn. In seis ner frifden Ratur feboch, welche ben Schern und bie Frendigfeit bes Lebens liebt, ichlägt er bie Sorgen über biefe Dinge binter fic. Er vertraut Gott und ber Ratur, welche uns leitet, wenn er auch ihre weisen Abfichten in fo manden Dingen, ju welchen wir uns gezwungen feben, nicht zu ertennen vermag. In biefem Sinne wird man ihn eher zu nachgiebig als zu farr gegen ben lauf bes Lebens finden. Die menschliche Ratur verträgt nun einmal bie mabre Gerechtigfeit nicht 2). Bu ben Bugen ber Beisheit gehört es, daß fie ber Rothwendigfeit nadzugeben weiß 5). So tommt in seinen Borschriften über bie Politif mandes Bebenfliche vor. Berfellung, welche bem Privatmann nicht erlaubt fein wurde, wird boch bem Fürsten gestattet; was gegen Freunde nicht genbt werben barf, ift boch gegen bie Feinbe nicht verboten 1). Charron, welcher gegen Lage und Borurtheil fonft unerbittlich antämpft, kann es boch zugeben, bag man in ber Politif aus Liebe jum innern Frieden fogar fich etwas Tyrannei zu ertragen sei beffer als Aufbetrügen laffe. ruhr 5). Man fieht, bag er in Zeiten bes Bürgerfrieges einen gründlichen Abichen gegen feine Granel eingesogen

<sup>1)</sup> lb. II, 2, 7; traité 2, 6.

<sup>2)</sup> De la sag. III, 5, 5.

<sup>3)</sup> lb. I, 36, 1.

<sup>4)</sup> lb. III, 2, 6; 8.

<sup>5)</sup> Ib. III, 4 unter X, 2 unter XI.

bat. Um barteften aber tritt ber bedenfliche Streit gwifchen seinem Streben nach Freiheit und feiner Unterwerfung unter eine unbefannte und unerforfcliche Rothwenbigfeit bervor, wenn er bas Berhalten bes Weisen gegen Befet, Sitte und Religion Schilbert. Er aweifelt nicht baran, bag bie Religion ber befte Theil ber Rechticaffenheit sei; unter ben besondern Regeln für unfer Leben ftellt er oben an, daß Religion und Frommigfeit ben erften Rang unter unfern Pflichten einnehmen 1). follte es Religion fein bem Aberglauben ju bienen? Charron in feiner Unterwürfigfeit gegen bas allgemeine Gefet muthet und boch auch biefe hartefte Pflicht gu. Seine Religion ift gang innerliches Gefül; außere Bebrauche und theologische Forschungen über bas, was boch unerforschlich ift, balt er für gleichgültig, wenn nicht für Thorheit 2). Doch barf ber Beise auch biesen Dingen fich nicht entziehen; er muß ben Canbesfitten und Landesgeseten folgen und barf in feiner Art ben Sonberling spielen. Wie Montaigne empfielt Charron ben Gefegen und Gebrauchen bes Canbes zu folgen, nicht weil fie vernünftig, sonbern weil fie gebrauchlich Da scheut er bie Neuerungen, bie Anmagung ber Menschen, welche bie Belt beffern wollen; fogar was ber Bernunft und bem naturgesetze wiberftrebt, follen wir aus Gehorfam gegen bas Gefet und ben Gebrauch bes Canbes thun. Bobin rettet nun ber Beise seine Freiheit? Sie bleibt ungefährdet, indem er boch seinen Gebanken bie Prufung ber Sitten und Be-

<sup>1)</sup> lb. II, 5; traité 2, 6.

<sup>2)</sup> De la sag. II, 5, 14.

brauche erlaubt und warend er äußerlich Gehorsam leis fiet, innerlich ganz anders bentt. Denn das Außere gestört dem Gemeinwesen, unsere Gedanken aber gehören uns. Das Bedenkliche dieser Borschriften, welche Außeres und Inneres in Zwiespalt setzen, bemerkt Charron selbst, indem er hinzusett, so sei nun einmal die Welt beschaffen 1). Auch in dieser Wendung der Gedanken verkündet sich die Neigung der Zeit das geistige Leben in sich zurückzuziehen und das Außere seinen eigenen Gesetzen zu überlassen. Das ist die Selbsterkenntniß, in welcher Charron die Ruhe seiner Seele und das höchste Gut sucht 2).

Man wird nun wohl nicht verkennen, daß es eine bualistische Ansicht ist, welche die Schwankungen in Charron's Lehren hervorruft. So wie er von theoretischer Seite die Aberzengung hegt, daß Fleisch und Geist weber ohne einander leben, noch mit einander sich versöhnen



<sup>1)</sup> Ib. II, 8, 7. Garder et observer de parole et de fait les loix et coustumes — — simplement pour ce que sont loix et coustumes. — — C'est le fondement mystique de leur autorité. — — Il arrivera quelquefois, que nous ferons par une seconde, particuliere et municipale obligation — — ce qui est contre la premiere et plus ancienne, c'est à dire la nature et raison universelle; mais nous lui satisfaisons tenant notre jugement et nos opinions saines et justes selon elle. Car aussi nous n'avons rien nostre et de quoi nous puissions librement disposer que de celà. Le monde n'a que faire de nos persées, mais le dehors est engagé au public et lui en devons rendre compte; ainsi souvent nous ferons justement ce que justement nous n'approuvons pas. Il n'y a remede, le monde est ainsi fait.

<sup>2)</sup> Ib. II, 12.

tonnen, fo fdilbert er auch von praftifder Seite bas weltliche und bas geiftige Leben als in Zwietracht mit einander febend. Dem erftern fann er nicht Unrecht geben; benn unfer Außeres ift unfern Rebenmenfchen und ber fittlichen Gesellicaft verbunben. Daber empfielt er uns auch bie außern Guter gwar nicht zu lieben, aber fie boch ju achten und als Mittel ju fcagen, beren Berluft nur im Frieden unferer Seele und nicht ftoren foll 1); ja seine Lebensregeln nabern fich juweilen ben Ringheitslehren eines Epifur 2). Aber alebann finbet er auch wieber bas weltliche Leben in Streit mit bem Gewiffen und mit ben beiligften Borfdriften ber Ratur und empfielt und bie Freiheit unserer Seele ju bewahren, indem wir und in bas Seiligthum unferes Innern guruckiebn. Eine gangliche Unverfonlichfeit, beiber Arten bes Lebens will er nun wohl nicht behaupten; aber es ift boch nur ein myftischer hintergrund, auf welchem er ihre Bereinis gung wie in einer Ahnbung erblidt. Auf ihn weift bas Moftische bin, welches er in ben Sitten und Gesegen ber Bolfer findet, so wie die myfteriose Bobe ber Babrbeit, welche er unserer angemaßten Biffenschaft entgegensett.

Auf diesen mystischen Hintergrund bezieht sich benn natürlich auch seine Hoffnung auf die höchste Bollendung unserer Tugend. Unter den tugendhaften Menschen, welche nur sparsam gesät sind, unterscheidet er drei Arten. Ginige sind von Natur gut; durch ihre Geburt, ihr Temperament, ihre erste Erziehung werden sie in einer leichten Weise auf den rechten Weg geführt. Mühsamer wird

<sup>1)</sup> lb. III, 6, 9.

<sup>2)</sup> Ib. III, 38, 1; 6.

es anbern, welche eine folde gute Ratur nicht empfangen baben; aber bie Freiheit bes Billens achtet Charron boch genug um von ihr zu erwarten, daß fie felbst bas natürliche Temperament überwinden tonne; burch Philosobie sollen bie von Ratur weniger Begunftigten gur Rechtschaffenheit gelangen. Beibe Arten ber Tugenbhaften haben jedoch noch nicht bie bochfte Bollfommenheit erreicht, welche bem Menfchen moglich ift. Ratur und Bernunft muffen fich vereinigen um bas Befte bervoraus bringen; die Tugend durch eine lange übung gestärft muß jur Ratur werben, fo bag fie ohne Anftrengung bes freien Billen fich in Thatigfeit fest: erft alebann gelange ber Menich au mabrer Beiebeit 1). Aber nur burch göttliche Sulfe, meint Charron, konnte bies erreicht werben. Seine Außerungen über bie Beife, wie Gott im Menfchen wirft, find freilich fowantend. Buweilen fceint er anzunehmen, daß wir ben natürlichen Gefegen aus eige nen Rraften folgen fonnen und bag bies ber rechte Weg fei uns jum Empfang ber göttlichen Gnabe vorzubereiten 2). Dies ftimmt mit feiner Unterscheibung ber beiben erften Arten ber tugenbhaften Denfchen; in biefem Sinne behauptet er auch bie Freiheit bes menschlichen Willens als eine natürliche Gabe, welche von beffen Befen nicht getreunt werben tonne 5). Aber von ber anbern Seite finbet er auch, daß icon jum leben nach bem Raturgefete eine besondere Berleihung ber gottlichen Gnabe gehore 1).

<sup>1)</sup> lb. Il, 3, 11 sq.

<sup>2)</sup> Traité 2. 9.

<sup>3)</sup> Les trois verités I, 11 p. 58.

<sup>4)</sup> Traité 2, 9.

Gott hat sich die Seinigen erwählt ohne allen weitern Grund 1). Sein verborgener Wille ist hierin wirksam, den zu kennen und zur Richtschnur unseres Lebens zu machen uns nicht obliegt; wir können ihn nur verehren 2). Wir werden hierdurch auf eine Gnade Gottes verwiesen, von welcher Charron nicht viel gesprochen wissen will, wie er überhaupt von Gott nur mit Furcht redet. Doch nur von ihr erwartet er die Bollendung unserer Natur, zu welcher das Geset der Natur nicht ausreicht 5).

So zeichnet fich fein Stepticismus auf einem mpftis fcen hintergrunde ab. Wie verftandig auch bie praftifchen Regeln find, welche er uns giebt, fie foliegen bod bie Wiffenschaft zwar nicht völlig aus, aber laffen fie in ihrer Strenge als etwas überflüffiges und unmögliches Sie muß fich bequemen ben praftischen Meinungen fic anguschließen, weil wir als unfabig angesehn werben bie geheimnisvolle Sobe ber Wahrheit zu faffen Aber barin unterscheibet fich Charron von ben Myfilern ber altern und von ben Theosophen seiner Zeit, bag er es aufgiebt biese Tiefen ber Wahrheit in irgend einem geheimen Bege zu erforichen, bag er bagegen bem prattischen Wege sich zuwendet und uns antreibt in sittlicher Übung ben offenbaren Willen Gottes zu unserer Richtfonur zu machen. Er weiß, bag bier Bebeimniffe liegen; aber nur in Berehrung, in Furcht und Scheu gebentt er ibrer, une por Anmagung warnend und jur Befdeibenbeit in unserm Urtbeil ermabnend. An die Ratur und

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Discours chrestiens 6 p. 50.

<sup>2)</sup> Ib. 9 p. 74; les trois ver. I, 11 p. 61.

<sup>3)</sup> Traité 4, 6.

bie allgemeine Bernunft, welche in uns in besonderer Beife ihre Geftalt erhalten bat, follen wir uns balten, ber Belt, wie fie vorliegt, une anschließen, unferen Berbaltniffen, ben Sitten und Befegen unseres Landes geborfam fein, felbft wenn fie von menschlicher Thorbeit nicht frei maren; bas übrige follen wir Gott überlaffen. So wendet er ohne Bogern ber Richtung ber neuern Beit fich ju, aber noch in fleptischer Weise, weil ihm bas Praftische mehr gilt als bie Wiffenschaft, weil er unsere Rrafte ber Große unserer Buniche nicht für gewachsen balt. Er weift uns baber zuerft barauf an uns felbft zu ertennen; ba murben wir unsere Somache gewahr werben. Wir wurden ba ein Doppeltes, Geift und Rorper, in uns erfennen; in bem Zwiefpalte biefer boppelten Ratur fiebt er unfer Schwanfen gegrunbet. Wir follten bem Geifte, unserm beffern Theil, Folge leiften; aber ber Beiff ift vom Fleische abhängig; indem wir unsere Pflichten erfüllen, burfen wir une bem leiblichen leben nicht entziehn, obwohl es uns jum Bofen verlockt. Über bies boppelte Princip weiß uns Charron nicht zu erbe-Das Weltliche ftreitet in uns mit bem Göttlichen; es ift wohl nothwendig so; Gott hat uns trop feiner unenblichen Gute und Dacht nicht ju Gottern machen fon-So wie nun biefer Skepticismus es ablehnt bie Grundfage ber Wiffenschaft zu erforschen und in bie Grunde ber Ratur einzudringen, fo giebt er auch ber Rothwendigfeit nach uns ben außern Gebrauchen zu fugen und ftellt eine Untersuchung berfelben nur zu bem 3wede an bas Trugliche und Unfichere in ihnen nachzu-Unsere Forschung weist er zwar auf Ratur und weisen.

weltliches leben an, bleibt aber an den Pforten ber Bifsenschaft fteben.

## 3. Frang Sandez.

Bei Montaigne und Charron finden wir boch die wissenschaftlichen Beweggrunde des Zweisels, welcher in dieser Zeit um sich griff, nur nebenbei entwidelt; will man sie in ihrer Wurzel kennen lernen, so muß man sie bei Sanchez aufsuchen.

Kranz Sandez wurde 1562 zu Bracara in Vortugal geboren. Sein Bater war ein angesebener Argt, wie eine Sage gebt, von fübifcher Abftammung; man weiß bie Urface nicht, welche ihn veranlagte nach Borbeaur überzustebeln, wo sein Sobn Franz unter benfelben Ginfluffen aufwuchs, unter welchen Montaigne und Charron ihren Sfepticismus ausgebilbet batten. Nachbem biefer feine erfte wiffenschaftliche Bilbung erhalten, ging er nach Italien, wo er um in ben Biffenschaften fich zu vervollfommnen mehrere Jahre verweilte. Schon 1586 wurde er Doctor und Profeffor ber Medicin ju Montpellier. Die bürgerlichen Unruhen aber vertrieben ihn von bier und einige Beit scheint verfloffen au sein, ebe er au Toulouse wieder einen festen Sig fand. Er wurde bier auerft einem Rrantenhause vorgesett, bann Professor ber Philosophie und zulett auch ber Mediein. In Diesen Amtern lebte er als Argt sehr geschätzt und im Rufe eines frommen und rechtschaffenen Wandels bis 1632, bem Jahre seines Tobes. Seine medicinischen und philosophifden Schriften tamen größtentheils erft nach feinem

Tode heraus 1). Doch war feine steptische Sauptschrift ichon früher erschienen 2).

Sanchez hatte von Jugend an mit der Untersuchung der Ratur sich beschäftigt; er hatte ihr sehr im Einzelnen seinen Fleiß gewidmet und namentlich die Anatomie des menschlichen Körpers genau studirt. Auch die gelehrten hülsmittel für diese Untersuchungen waren ihm genau besannt. Sein Amt verpsichtete ihm die Schriften des Aristoteles auszulegen 5). Aber er sand, daß die Natursorschung seiner Zeit auf falschem Wege sei und daß dessonders das Ansehn des Aristoteles ihr Schaben thue. Da bricht der Unmuth seiner Seele sich Bahn und seine steimüthige und scharfe Zunge hält keinen der Vorwürfe zurüch, welche einem blinden Führer der Blinden gemacht werden können 4). Nicht ohne Spott über sich selbst versspottet er die Ausleger des Aristoteles. Das gelehrte Treiben seiner Zeit befriedigt ihn nicht. Die gelehrte

<sup>1)</sup> Franc. Sanchez opera medica. His juncti sunt tractatus quidam philosophici non insubtiles. Tolosae Tect. 1636. 4. 36 citite scine philosophiciphischen Schriften. Fr. Sanchez tractatus philosophici. Roterod. 1649. 12.

<sup>2)</sup> Sie suber den Titel quod nihil soitur und soll schon 1581 ju Lyon erschienen sein. Dies ist jedoch unwahrscheinlich; er war damals erst 19 Jahre alt. In ihrer gegenwärtigen Gestalt wenigstens ist sie teine Jugendschrift. In seinen Schriften werden Werte erwähnt, welche philosophische Untersuchungen zu versprechen scheinen, so ein tractatus de anima (de longit. et brev. vitae 7 p. 353) und examen rerum gegen den Fracastorius (ib. 8 p. 357; 11 sq.); sie scheinen versoren zu sein.

<sup>3)</sup> In libr. Arist. physiogn. comm. p. 296.

<sup>4)</sup> Bergi. quod nihil scitur praef. p. 8 sq; p. 48 sq. Ubique vagus, confusus, inconstans. De long. et brev. vitae 1.

Erziehung gewöhnt an Borurtheile; ftatt an die Natur fich ju halten um bie Ratur ju erfennen, balt man fic an Buder 1). Die Schwierigfeiten verhehlt man; wer feinen Zweifel bekennt, wird verspottet; aus Selbftsucht wollen die Unwiffenden gelehrt erscheinen. Er möchte lie ber fdweigen und einer rubigen Betrachtung fich ergeben; aber sein Amt zwingt ibn zu reben. Die unfinnigen Sppothefen, welche man mit Selbftvertrauen vorbringt, fann er nicht mit Gebulb anhören 2). Er schildert fich selbft, wie feine gelehrten Forschungen ibn mit Efel erfüllen, wie er feine Gefundheit über fie verloren bat, ohne welche boch fein Werk gelingt, ohne welche auch fein gefundes Denten möglich ift, wie er zornig feine Bucher zur Seite wirft, seine Studirftube fliebt, aller boch fich felbft nicht Darum giebt er fein Forfchen nicht entfliehen fann 5). auf; die Sorge um fein Wiffen qualt ibn; aber burch ben 3weifel hindurch muß bie Wiffenschaft gewonnen werben. Es ift icon ein Fortschritt zu wiffen, bag man nicht weiß. Seinen Zweifel tragt er nun offen gur Schau. Allen seinen Schriften, auch benen, welche febr positive Lehren, seine Erfahrungen in ber Medicin, Untersuchungen über bie Erscheinungen ber Natur und Bersuche fie ju erflaren uns vorlegen, fügt er jum Schluffe fein Bas? Eine Erfenntnig ber Natur ju finden bat er binzu. barum nicht aufgegeben. Es ift nun einmal ber menschlicen Ratur gemäß bie Babrbeit zu suchen; auch er

<sup>1)</sup> Quod nih. sc. p. 144 sqq.

<sup>2)</sup> De divinatione per somnum p. 183 sqq. Gegen ben Carbanus.

<sup>3)</sup> Quod nih. sc. p. 69.

fann diesem Triebe nicht widerstehn; aber er will sie in menschlicher Weise suchen, der menschlichen und seiner eisgenen Schwachheit eingedenk. Er halt sie zuerst sich vor und vergleicht sie mit der unendlichen Aufgabe der Wissenschaft. Darin besteht sein Stepticismus 1). Er bestrachtet ihn nur als die erste Stuse in der Erkenntnis der Wahrheit und ist auch weit davon 'entsernt zu beshaupten, daß wir auf ihr stehen bleiben müsten; vielmehr verspricht er in seiner steptischen Abhandlung Bücher der Natur 2), in welchen er unstreitig die Ergebnisse seiner Forschungen auseinandersehen wollte, und eine andere Schrift, welche die rechte Methode des Forschens lehren sollte 5). Diese Schriften sind nicht erschienen; aber auch seine vorshandenen Schriften deuten an, was sie enthalten sollten. Sein Zweisel soll nur zum Selbstdenken ermahnen 4).

Ehe wir seine steptischen Betrachtungen in das Auge sassen, mussen wir noch einen Punkt erwähnen, auf welchen dieselben sich öfters beziehen. Wenn Sanchez auch als Mediciner die Natur zu erforschen sucht, ist er doch nicht der Meinung, daß es nichts Höheres als die Natur gebe. Er ist vielmehr davon überzeugt, daß die Grundsäge der Medicin in der Philosophie beruhn 5) und daß die Naturwissenschaft auf den Zusammenhang aller Wissenschaften uns hinweist. Was ist dies für ein thös

<sup>1)</sup> Ib. praef. p. 5 sqq.

<sup>2)</sup> Ib. p. 39.

<sup>3)</sup> lb. p. 182.

<sup>4)</sup> Ein von ihm öftere wiederholter Spruch ist: quae docentur, non plus habent virium, quam ab eo, qui docetur, accipiunt.

<sup>5)</sup> Ib. praef. p. 11.

riger Streit um bie Grengen ber verfchiebenen Lehrfacher. Die Wiffenschaft ift teine Sache bes Gebachtniffes, welche nur verschiebene Rreise ber eingefammelten Renntniffe gusammenzubringen ober nebeneinanberzuftellen batte 1). Die Wahrheit, welche wir suchen, ist nur eine; bie Grundfage ber Wiffenschaft erftreden fic über alles; nur weil wir alles ju umfaffen uns unfähig finden, zerpfluden wir die Wiffenschaften und zerftreuen bas, was zusammenge bort. Daraus entspringt seboch nur unsere Unwiffenheit. Unfere menfolicen Biffenfdaften find Brudftde: unfer Weisheit ift Thorheit bei Gott 2). Durch biefen Zusam menhang aller Bahrheiten wird Sandez auf Gott als ben allgemeinen Grund aller Babrheit geführt. etwas recht zu erfennen, mußte man es geschaffen baben; baber fann nur Gott, ber Schöpfer aller Dinge, alles recht ertennen; jum Schaffen Gottes gebort fein Erten Der Zweifel, welchen Sanchez begt, flust fic auch barauf, bag bie Grunbfate ber Biffenfcaften, bit Begriffserflarungen, von welchen aller Beweis ausgeht, nicht bewiesen werben können, daß wir ihnen vielmehr glauben muffen 1); bem Glauben aber fügt Sanchez bie

<sup>1)</sup> Ib. p. 38 sqq.; 44.

<sup>2)</sup> Ib. p. 54 sqq. Cum omnia quisque amplecti non posset, hinc sibi partem hanc elegit, ille aliam discerpsit. Hinc nihil scitur. Ib. p. 60 sq.; p. 65. Una solum scientia est, aut esset, si haberi posset in natura rerum, non plures, qua omnes res perfecte cognoscerentur, quando una sine aliis omnibus perfecte cognosci non potest.

<sup>3)</sup> lb. 103. Nec enim perfecte cognoscere petest quis, quae non creavit. Nec deus creare potuisset nec creata regere, quae non perfecte praecognovisset. Ib. p. 134.

<sup>4)</sup> Ib p. 34; 53.

hoffnung und bie Liebe gu, wenn er feinen Beift gegen die Furcht vor bem Richts waffnen will 1). Genug wir seben, daß er eine Babrbeit annimmt, ibr glaubt, auf fie hofft, welche weit über bie einzelnen Dinge ber Ratur fic erbebt. In feiner Schrift über gange und Rurge bes lebens, welche unter feinen philosophischen Schriften am meiften bogmatisch gehalten ift, erklart er fich auf bas entschiedenfte bafür, daß wir alles Ratürliche auf eine lette übernatürliche Urfache jurudführen muffen, auf einen burchaus unabhangigen Billen Gottes, welcher burch fein Naturgeset gebunden ift, sonbern ber Ratur, feiner Magd, ihre Ordnung vorschreibt. Möchte man ihn beswegen einen Unwiffenden, einen gemeinen Sandwerfer nennen, er bleibt bei seiner Behauptung. Freilich kann ein jeder unwiffende Menfc fagen, daß Gott bie Urfache sei, aber auch ber gelehrte Raturforscher ift zulest bazu genothigt. Ariftoteles giebt mit Recht bie Borfdrift, bag wir nicht in bas Unenbliche jurudgebn follen; ber beidnische Philosoph nimmt nur die Natur als die lette Urface an; bie driftliche Philosophie, ju welcher Sanches fic bekennt, führt die Ratur auf Gottes Willen gurud. Du fagft, bas ift bie Buflucht bes Unwiffenben; allerbings; aber nicht minder bes Philosophen; ber lettere unterscheibet sich von bem erften nur barin, bag er weiß, warum er ju biefem Meere bes Unenblichen, aus welchem alles fließt, auch in der Aufsuchung ber Ursachen zulest seine Buflucht nimmt, und bag er nicht in einem Sprunge gur legten Urfache fic flüchtet, fonbern nur wie burch Stufen

<sup>1)</sup> Ib. p. 136.

Gefch. d. Philof. X.

burch bie mittlern Ursachen zu ihr emporfteigt 1). finden also bei ibm dieselbe Dentweise, wie bei ben meiften feiner philosophirenben Zeitgenoffen und namentlich bei ben vorher betrachteten frangofischen Steptifern, melden er in vielen Puntten fic anschließt, er halt bie Ra: tur febr boch und wendet ihr feine Forfdung ju; aber im hintergrunde seiner Berehrung für fie liegt ihm ber Gebante an bas übernatürliche 2). Rur will er beibe, Ratur und Übernatürliches, weber in ber Sache noch in ber Wiffenschaft von einander geschieden wiffen; burch bas Natürliche follen wir zu Gott emporfteigen, fo wie bas Natürliche von Gott ausgegangen ift. Dieser Stepticis muß ber Frangosen bes 16. Jahrhunderts ift doch weber fo bobenlos noch fo ungläubig, wie man zuweilen gemeint bat.

Wenn nun auch Sanchez nach Weise ber Steptifer nicht felten in seinen Untersuchungen abspringt, so beobe

<sup>1)</sup> De long, et brev. vitae 10. Ignarus aeque ac philosophus deum causam omnium assignabit. Hoc ignarus inscienter, philosophus scienter assignabit. — Praeterea philosophus non uno ictu et saltu ad deum confugit, sed per naturales causas, tanquam per gradus ad eum tandem ascendet. — Haec dicemus nos Christiani philosophi. Ethnicus autem, cui de deo ita sentire cordi non sedet, respondebit, quia ita a natura praescriptum est. Utro autem horum modorum dicas, nil interest. Semper enim ad primam causam, quaecumque illa sit, fugis eamque ignorantiae tuae asylum efficis, quemadmodum et ego.

<sup>2)</sup> L. 1. Qui ergo in quaestionibus omnibus causas solum naturales et secundas assignant et quaerunt, nec ultra progredi volunt, stulti sunt et eo magis, quia id faciunt, ne ignari vocentur, si ad primam causam supranaturalemque confugiant.

achtet er boch im gaben feiner Gebanten eine verftanbige Ordnung. Er lobt überhaupt in allen Dingen ben Berfand und bie Bernnnft. 3war bemerkt er wohl auch, wie Montaigne und Charron, daß manche Thiere fich vernünftiger zeigten, als viele Menichen 1); aber barum will er boch ben Borzug ber menschlichen Bernunft vor ben Thieren nicht leugnen 2). Rur bie Ariftotelische Logit ift ibm nicht die wahre Richterin über bie Bernunft. Er wirft ihr bie fingirten Begriffe por., mit welchen fie fic beschäftige; er empfielt uns ftatt biefer Beschäftigung mit Worten vielmehr an bie Sachen zu geben 5). Somachen ber Demonstration find ibm nicht entgangen, bag fie auf unbewiesenen Begriffserflarungen und Grunds fagen berube, im Cirfel fich berumbrebe, mit Borterflarungen fich fpeife 1). Er fann fich nicht bavon überzeugen, bag eine folde von einem nothwendigen Befete gebundene Verfahrungsweise die mahre Wiffenschaft gemähren follte, welche vielmehr nur in einem freien Beifte wohnen und nur burch eine freie Auffaffung ber Begenftanbe gewonnen werben fonnte 5); er bemerkt auch, bag unsere Erfenntniß nicht fo methobisch und spftematisch zu Stanbe fomme, wie Ariftoteles annehme. 6). Aber bennoch bringt er febr fart auf eine richtige Methode in unfern Biffen-

<sup>1)</sup> Quod nih. sc. p. 69.

<sup>2)</sup> Ib. p. 129.

<sup>3)</sup> lb. p. 30 sqq.

<sup>4)</sup> Ib. p. 14 sq.; 20; 23.

<sup>5)</sup> Ib. p. 34. Vera scientia, si quae esset, libera esset et a libera mente, quae si ex se non percipiat rem ipsam, nullis coacta demonstrationibus percipiet.

<sup>6)</sup> Ib. p. 67.

schaften; er weiß, daß in Lehren nichts von größerer Wichtigkeit ift, als fie; sie zu erforschen und zu gebrauchen hält er für eben so nothwendig als schwer 1). Er verwirft also nur die falsche Methode, welche im Gebrauch ist. Was er an dieser tadelt läuft wesentlich auf dasslelbe hinaus, was schon die Philologen zu ihrer Resorm der Logis geführt hatte. Wir sollen uns weniger an die Worte als an die Sachen halten, der Natur solgen und in unmittelbarer Erkenntniß uns des Wahren zu bemeisstern suchen 2).

Aber eben dies sindet er schwer, die Natur der Sachen zu erforschen. Der Dinge sind gar zu viele und nur an das Allgemeine derselben sich zu halten, das scheint ihm unerlaubt. Denn den meisten unter den Phisologen schließt er sich auch im Streite gegen den Realismus an. Er bezweiselt wohl sogar die Beständigkeit der Arten in der Natur 3), läßt aber ohne alle Zweisel seine andere Dinge zu als Individuen und besämpst wie Nizolius besonders die falsche Abstraction, welche ein Allgemeines mit Ausschluß des Besondern annimmt. Daher scheint ihm sede allgemeine Regel unstatthaft, welche Aussnahmen zuläßt 4). Eben hierauf beruft der Unterschied

<sup>1)</sup> Ib. p. 151. Nihil enim tantum in docendo momentum habet, quantum methodus, — — quaque uti scire non minus laboriosum ingenioque plenum est, quam utile, nec minus rarum, quam necessarium.

<sup>2)</sup> lb. p. 14; 16 sq.; 27, 160.

<sup>3)</sup> Ib. p. 90.

<sup>4)</sup> Ib. p. 67 sqq. Respondebis unam hirundinem non facere ver, nec unum particulare destruere universale. Ego contra contendo universale falsum omnino esse, nisi omnia, quae sub eo continentur, ita ut sunt, et complectatur et affirmet.

seiner Denrfart von der Lebre der Philologen. glaubten mit bem Berftanbnig ber Sprace abzufommen und waren bamit gufrieben ben Sinn ber gewöhnlichen Meinung ju treffen; ber gefunde Menschenverftand, wie er feine Worte zu allgemeiner Berftanbigung ausprägt und einer mahrscheinlichen Meinung ihren Lauf läßt, idien ihnen zu genugen. Abnlich bachten auch noch Montaigne und Charron, wenn fie an ben gesunden, naturlichen Menschenverftand uns ju halten ben Rath gaben. Daburch läßt fich Sanchez nicht befriedigen. Die Schule, lehrt er, wie fie im Schwange ift, will und Erflärungen ber Sachen geben, aber bas find alles ober faft alles nur Borte. Ein febes Wort wird wieder durch ein anderes Wort erflärt, julest fommt man auf ben allgemeinsten Beariff bes Seienden, welchen man nicht weiter erflären fann, fo bag mit bem Unerflarbaren ber Schlug gemacht wirb. überdies wird in den Erklärungen ein jedes Wort burch mehrere Wörter erflart, marend bas Wort boch nur eine Sache ausbruden foll. Die eine Sache follte boch wohl nur burch einen Gedanken ausgebrückt werden. Borte aber find aus ber Meinung bes Bolfes genommen und bie Meinung bes Bolfes ift trugerifd. Berschiebene Schriftsteller gebrauchen basselbe Wort in verschiedenem Sinn. Auf biesem Wege wird man zu feiner Erkenntnig ber Bahrheit gelangen. Er giebt nur eine lange Reibe von Worten ab, über welche man ftreiten Man wird nicht verkennen, bag seine Zweifel in

<sup>1)</sup> Ib. p. 14 sqq.; 18. In vulgo autem an aliqua certitudo et stabilitas? Nequicquam. Quomodo ergo in verbis quies

bieser Richtung ben Schritt in ber neuern Entwicklung ber Wissenschaften beginnen, burch welchen man von ben Meinungen bes gesunden Menschenverstandes zur gelehrs ten Erforschung ber Natur sich hinwendete.

Um nun an bie Sache fich ju halten, mit welcher er beschäftigt ift, fragt er, was bie Biffenschaft fei. tend fagt er, bie Ratur wolle er bei Seite fegen und an bie Definition bes Ariftoteles fich halten. Er findet fie buntler als bie Sache felbft 1). Seine fritischen Bemerfungen über fie find nicht ohne Werth; fie beben bedeutenbe Fragen bervor. Er fiebt eine Schwierigfeit barin, bag burch die Berbindung mehrerer Gebanten eine Biffenschaft erworben werben foll. Bie laffen fich mehrere mit einander verbinden, ba boch immer nur ein Bedante ber Seele gegenwärtig sein kann 2) ? 3war scheine bie Saufung ber Erfenntniffe in unserem Gebachtnig uns bie Doglichfeit einer Berbindung mehrerer Gebanken anschaulich Aber bas Gebachtnig murbe boch nur eine zu machen. Saufung ber Erfenntniffe barbieten konnen, wenn ber einzelne Gebachtnifeinbrud eine Erfenntniß fein follte. Dag aber bie Bigenschaft ein Gebachtnigwert mare, geftebt felbft Ariftoteles nicht ju, wie es benn Sandez nicht weniger bestreitet, indem er auch bie Platonische Erflarung unferer Erfenntnig burd bie Wiebererinnerung

unquam erit? Jam non est, quo fugias. Dices forsan quaerendum esse, qua significatione, qui primum imposuit, usus fuerit. Quaere ignitur; non invenies. Dick ist offenbar gegen bie Meinung des Misolius gerichtet. 1b. p. 20; 25.

<sup>1)</sup> Ib. p. 19 sqq.

<sup>2)</sup> Ib. p. 35 sqq.

als eine leere Traumerei verwirft 1). Eine Berbindung ber Gebanfen gur Biffenschaft murbe erft an Stande fommen fonnen, wenn es einzelne Erfenntniffe, ein Wiffen Aber was ift bas Wiffen im Beim Besondern, gabe. fondern ? Es ergeben fich bier biefelben Schwierigfeiten, welche bie Erflarung ber Wiffenschaft treffen. sondere Wiffen foll die Erfenntnig ber Urfachen fein. Als wenn es nicht ein Wiffen im Befonbern gabe. Subrt nicht auch die Erfenntniß ber Ursachen eines jeben einzelnen Dinges in das Unendliche ? Um solchen Schwierigfeiten au entgebn meint man, bas Biffen batte nicht mit bem Gingelnen, fonbern nur mit bem Allgemeinen au thun; aber das Allgemeine ohne das Einzelne ift nur eine leere Erfindung des Geistes. Oder man nimmt zur Erkenntuiß Gottes als ber letten Ursache seine Zuflucht, flößt aber auch babei nur auf bas Unerkennbare 2). nug biefe Erklärungen ber Wiffenschaft und bes Biffens bieten nur Schwierigfeiten bar, welche fich nicht lofen laffen.

Die Kritit ber Aristotelischen Erflärung bilbet nur die Einleitung zu seiner eigenen Erflärung, welche er wieder ber Kritit unterwirft. Er will seine Erflärung geben, damit er nicht allein etwas zu wissen scheine. Seine Ersstärung scheine ihm wahr; andern würde sie vielleicht anders erscheinen. Sie lautet, die Wissenschaft sei die volltommene Erfenntnis der Sache D. Hierauf stützt er seine Zweisel. Die Erflärung ist eine Worterklärung;

<sup>1)</sup> Ib. p. 40 sqq.

<sup>2)</sup> Ib. p. 44 sqq.

<sup>3)</sup> Ib. p. 51. Scientia est rei perfecta cognitio.

sie sest brei andere Worte voraus, die Sache, die Erstenntniß und das Vollfommene. Jedes dieser Worte verslangt eine weitere Erklärung. Hierdurch sind brei Theile seiner Untersuchung angegeben, welche er im weitern Verslaufe seiner steptischen Betrachtungen im Wesentlichen inne hält.

Bei Betrachtung ber Sache brangt fich ibm fogleich bie Frage auf, ob bie Sache, ber Begenftand ber Biffenicaft, unendlich fei ober endlich. Er überlegt biefe Frage Es fommt dabei die Unin verschiedenen Beziehungen. endlichkeit ber Welt in ihrer raumlichen Ausbehnung in Betrachtung; foll fie bejaht ober verneint werben ? die Möglichfeit einer Bielheit der Belten wird berührt und die unendliche Theilbarfeit ber Dinge erwähnt. Richt weniger ift babei bie Frage nach ber unendlichen Dauer ober nach bem Anfange und bem Ende ber Welt, nach ber Einerleiheit ber Materie ober ber unendlichen Berschiedenheit berfelben. Daran schließt fich auch die Frage nach ber unendlichen Reihe ber Ursachen an ober ob wir eine lette Urfache, einen Gott, anzunehmen haben, beffen Bebante unfere Forschung abschließen, aber auch wieber auf bas Unendliche uns verweisen wurde. fteht und ein, bag er geneigt fei bie Unenblichfeit ber Gegenstände anzunehmen, obgleich er fie nicht gefehn habe; aber er behauptet fie auch nur als eine Muthmagung. Die Philosophen lehrten die unendliche Dauer ber Belt und nach menschlicher Bernunft möchte man wohl biefer Meinung beiftimmen; aber ber Glaube behaupte ben Anfang der Welt und bas Ende berfelben nach ihrer gegenwartigen Beise zu fein; barüber fonne man nur burch Offenbarung etwas wiffen; boch will er fich auch biefen Glauben nicht nehmen laffen 1). Wenn nun aber ber Begenstand ber Erfenntnig unenblich fein follte, moge er in Gott ober in ber Welt gesucht werben, murben wir bann nicht geftehn muffen, bag wir ihn nicht erkennen fonnten ? Der Busammenhang ber Dinge, über welchen Sanchez weitläuftiger fich ausbreitet, indem er bie Sympathie und Antipathie ber Dinge behauptet, die Berwandtichaft ber Wiffenschaften und ihr gegenseitiges Ineinandereingreifen nicht aufgeben will, führt ihn gu bem Sage, bag nichts erfannt werben fonne, wenn nicht alles' erfannt fei 2). Aber alles ju erfennen verstattet uns bie Befdranktheit unsetes Sinnes nicht und boch gebt, wie unsere Philosophen lehren, alles Ertennen vom Sinn aus 3). Die Beranberlichfeit ber Begenftanbe bietet für Sanchez einen anbern Zweifelegrund bar. Man wird bie Frage nicht umgehn konnen, ob nicht auch bie Accibengen ber Gegenstände erfannt werben mußten, wenn es solche Accidenzen giebt. Sie find aber mandelbar und bieten feinen beständigen Saltpunft für bas Denfen bar. Daber baben viele Die Accidenzen nur für Erscheinung und Taufdung gehalten und boch greift ibre Erfenntniß tief in unsere Beurtheilung ber Dinge ein 4). Die Accibengen schreibt man ben Individuen gu; aber indem fie auf bie Individuen übergebn, icheinen fie bie Individuen selbst aufzuheben; sie fügen ihnen etwas zu, so daß sie

<sup>1)</sup> Ib. p. 57; 82 sqq.

<sup>2)</sup> Ib. p. 60 sqq.

<sup>3)</sup> lb. p. 80 sq.

<sup>4)</sup> Ib. p. 56; 85 sq.

nicht biefelben Individuen bleiben; baber barf auch ber Zweifel an ber Ibentitat ber Individuen nicht ohne Beiteres verworfen werben 1). Man sucht fich gegen biefen 3weifel baburch ju fougen, bag man bie 3bentitat bes Inbivibuums in ber bleibenben Form sucht; aber bas Individuum besteht nicht allein in ber Form; ich bin biefer Mensch nicht allein, weil ich Seele bin, sonbern au meiner Person gebort auch ber Leib, welcher beständig Überdies aber mare bier bie Krage nach ber Beständigfeit ber Formen und nach ber Ginführung ber Form in die Materie zu erheben, welche so viele Untersuchungen ber Philosophen veranlagt hat und niemals geloft werben wird 2). Aber wenn man auch bie Ibentitat ber Individuen zugeben wollte, fo find boch bie Individuen unerfennbar für bie Biffenschaft, wie man einzugeftehn pflegt, weil fie von unendlicher Bahl und von unendlicher Berfchiebenheit find. Man will baber bie Wiffenschaft allein auf bas Allgemeine richten, web des boch ohne bie Individuen nichts und eine bloße Fiction ift D.

In die Untersuchung über die Gegenstände bes Erfennens mischt fich die zweite Frage nach dem Erfennen natürlich ein, weil beide zu einander wechselseitig gehören. Auch find das Erfennen und sein Subject, die Seele,

<sup>1)</sup> Ib. p. 88. Tanta quippe est identitatis indivisibilitas, ut si punctum solum vel addas vel detraxeris a re quapiam, jam non omnino eadem sit; accidentia vero de individui ratione sunt, quae cum perpetuo varientur, subinde et individuum variari contingit.

<sup>2)</sup> Ib. p. 89.

<sup>3)</sup> Ib. p. 67 sqq.

felbft Gegenftanbe bes Ertennens und gehoren ju ben ichwierigften Begenftanben unferer Untersuchung 1). Seele aber fonnen wir von unserm Korper nicht trennen; beide bilden ben gangen Menschen. Bum gefunden Erfennen wird baber auch die Gesundheit bes Rorpers wie ber Seele verlangt, nicht allein bie Gesundheit bes Gebirns, welches mit bem übrigen Leibe jusammenbangt. Benn auch die Seele die Hauptursache, bas Princip bes lebens, und ber leib nur ihr Berfzeug ift, fo haben boch beibe nur in ihrer Berbindung mit einander ihr Le-Die Frage über bie Möglichfeit einer Berbinbung bes Leibes und ber Seele bebt Sanchez nicht befonbers hervor, vielleicht weil seine Ansichten bie und ba an Materialismus ftreifen; bagegen beschäftigt ihn in Begiebung auf bas Erfennen ber Gegensat zwischen Sinnlichfeit und Berftand. Buweilen Klingen feine Gage febr fensualifisch. Alles Erfennen geht von ben Sinnen aus; bie Bergleichung ber Seele mit einer unbeschriebenen Tafel scheint nicht unpaffenb; was über bie Sinne binausgeht, ift nur verworrene Muthmagung, nichts Sicheres; bas Geiftige ber Dinge, bas Ginfache, Simmlische fonnen wir nicht erfennen 5). Aber biefe Sage bienen ihm nur bazu seine Zweifel zu begründen; benn barüber ift er nicht in Zweifel, daß alle unsere finnliche Ertenntniß bie Bahrheit ber Dinge nicht ergreifen tonne. Sie faßt nur das Außere auf und bleibt an den Bildern ber Dinge

<sup>1)</sup> lb. p. 103 sq.

<sup>2)</sup> Ib. p. 70; 130; 139 sq.; physiogn. p. 300 sq.; de long. et brev. vit. 5; 9.

<sup>3)</sup> Quod nih. sc. p. 80; 99; 101; 128.

Der Sinn ertennt nichts; er nimmt nur auf. Sollten auch bie Eigenschaften ber Dinge richtig von ibm unterschieden werben, so wurden wir boch alle Dinge burch ibn nicht wiffen, fonbern nur fennen, wie ber Bauer feinen Gfel fennt 1). Auf ein foldes Rennen will nun Sanchez unsere Fabigfeit zu erfennen boch nicht be-Daher behauptet er, es möchten wohl schränft wiffen. nur bie Anfange unferes Erfennens vom Sinne ausgehn, und es beunruhigt ihn nur, bag unfere finnlichen Wahrnehmungen uns taufden und nur beschrantte Fingerzeige uns geben, also nur ungenagende Anfnavfungsvuntte für bas Erfennen barbieten möchten. Der leibenben Kabigfeit unferer Seele finnliche Einbrude aufzufaffen fteht eine Unfähigfeit berfelben Art jur Seite 2). Bon ihr wird eine active Säbigfeit zu erkennen unterschieben, wolche nur bem Menschen zufommt, ben Thieren fehlt, bie Bernunft ober ber Berftand. 3br fommt bie Erfindung ber Biffenschaften und Kunfte zu 5). Sie wird ibm bealaubigt, wenn er auf sein Inneres blidt. Bur Erfenntnig ber Wahrheit gehört es unftreitig, nicht allein bas Außere au kennen, sondern auch bas Innere au burchschauen 4). Die Wiffenschaft ift ein inneres Schauen 5). Gine unmit-

!

<sup>1)</sup> Ib. p. 99; 106; 126; de long. et brev. vit. 5. p. 346.

<sup>2)</sup> Quod nih. sc. p. 99, Mens a sensu accepta considerat. Si hic deceptus fuit, illa quoque; sin minus, quid assequitur? Imagines rerum tantum respicit, quas oculus admisit. lb. p. 128 sq. Est haec passiva potentia tantum, cui opponitur passiva alia impotentia, qua quis pluribus vel paucis, his vel illis omnino ineptus est.

<sup>3)</sup> Ib. praef. p. 8; p. 105 sq.; p. 129.

<sup>4)</sup> Ib. p. 105 sq.; p. 111.

<sup>5)</sup> Ib. p. 35. Scientia autem nihil aliud est, quam interna visio.

telbare Erfenntnig muß ber mittelbaren zum Grunde liegen; bie Berke bes Berftanbes, welche in uns find, erfennen wir nicht burch außere Bilber, fonbern fie offenbaren fich unferm Berftande unmittelbar burch fich felbft; was recht erfannt werben foll, muß ber Erfennende unmittelbar in fich erfennen 1). Daher will Sanches, baß wir weiter nicht fragen follen, was Erfennen fei; burch Borte berfelben Bedeutung tonnen wir mobl barüber etwas fagen, aber innerlich wird es in uns erfahren, bann werben wir es wiffen 2). So wie Montaigne und Charron auf die Selbsterkenntniß uns junachft verwiesen hatten, und in abnlicher Weise, wie Campanella bas Erfenne bich felbft uns zurief, will auch Sanchez bie Selbfterfenninig jum Ausgangspunfte unseres Erfennens machen. Sie ift bie gewiffefte Ertenntnig, an welcher wir nicht zweifeln tonnen. Aber er beschranft auch biefe Erfenntnig auf die Gewigbeit ber Erscheinungen, welche in uns find; fie beglaubige une bas Dafein, in welchem wir fo chen find, viel ficherer, als bas Dasein ber Augenwelt uns beglaubigt werden kann; was aber biefe Erscheinungen bedeuten, barüber gebe fie feine Ausfunft 5).



<sup>1)</sup> lb. p. 107. Quae autem ab intellectu ipso omnino fiunt quorumque ille pater est et quae intus in nobis sunt, non per alias species, sed per se ipsa se produnt et ostendunt intellectui. lb. p. 112. Non per aliud cognosci debet, quod perfecte cognosci debet, sed per ipsum ab ipsomet cognoscente immediate.

<sup>2)</sup> Ib. p. 105.

<sup>3)</sup> lb. p. 109 sq. Certus quidem sum, me nunc haec, quae scribo, cogitare, velle scribere etc., — — sed cum considerare nitor, quid sit haec cogitatio, hoc velle etc., — — sane deficit

findet er gwar in der Ertenntnig unferes Innern einen fichern haltpunkt für unfer Forfchen, aber er überlegt auch, bag vieles in une fich finbet, was von une nicht gewußt wird; vieles fommt nur als unverftanbenes Bilb ober als Sache bes Gebachtniffes in uns por; wir nehmen auch Falices in une auf ohne es für bas zu erkennen, was es ift 1); baber fann nur eine febr page Borftellung von uns felbft uns jugefchrieben werben. Sandez erinnert uns baran, bag bie Borftellung, welche wir von unserer Seele baben, in bas Unbestimmte fich ausbebnt. hierin haben bie finnlichen Bilber, welche wir von ben außern Dingen baben, einen Borgug vor unferer Erfenntnig von und felbft; jene zeigen bestimmte Umriffe; wenn wir aber bas Geiftige ober Überfinnliche zu benten ftreben, fo schweift unfer Gebante in bas Unbestimmte aus; es wird von uns in bestimmten Borftellungen gebacht, aber wir meinen, es fonne noch mehr folder Borftellungen faffen, und es scheint uns baber als unenblich und unbegreiflich; ju einem Wiffen besfelben gelangen wir nicht 2). So mogen wir wohl unserer Bernunft vertrauen; aber welcher Bernunft vertrauen wir alsbann ?

cogitatio etc. — Certitudine vincitur cognitio, quae de externis per sensus habetur, ab ea, quae de internis, quae aut in nobis sunt, aut a nobis fiunt, trahitur.

<sup>1)</sup> Ib. p. 39; p. 105.

<sup>2)</sup> Ib. p. 108 sqq. Sic speciem fingo terminatam quidem, sed cujus neutra extremitas terminata et perfecta est, sed quasi defectuosa, cum hac notione, quod non terminata sit nec terminabilis, quia ei in aeternum addi possunt partes infinitae ex utroque extremo.

So viele verschiebene Menschen es gtebt, so viele Arten ber Bernunft scheint es ju geben 1).

Doch erft bei bem britten Puntte in ber Erflarung ber Wiffenschaft erwachen bie Zweifel bes Sanchez in ibrer vollen Starte. Die Wiffenschaft foll bie vollfommne Erfenntnig ber Sache sein. hier treten Beibe guvor betrachteten Puntte gusammen und fteigern fich jum bochften Grabe. Bum Erfennen gebort Proportion bes Erfannten Wie wurben wir nun aber eine und bes Erfennenben. folde Proportion für uns in Unspruch nehmen tonnen, wenn die zu erfennende Sache bas Größte, bas Unendliche ber Philosophen ober unfer Gott fein follte ? Das Unendliche entflieht unfern Gebanten, weil wir ihm nicht gleichen. Eben fo ergiebt es fich, wenn wir bas Rleinfte erfennen wollen. Größtes und Rleinftes fonnen wir nicht faffen. Durfen wir fie aber beswegen in unferer Biffenfchaft übergebn, als wenn fie nicht porbanden maren? Die vollfommne Erfenntnig wurde einen vollfommnen Erfennenben und eine pollfommne Sache poraussegen. ber Ratur aber ift feins von beiden gu finden 2). R ibr ift nur Bergangliches, welches in beständigem Banbel begriffen unserer Erfenntniß fich nicht ftellen will, und wir felbft geboren ber veranderlichen Ratur an und find in unserm Erfennen an ihre Mittel gewiesen. ergiebt fich feine beständige Wiffenschaft, viel weniger eine vollfommne Biffenschaft. Um eine folche zu haben mußten wir volltommen fein. Wenn es baber nur bewiefen wer-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Ib. p. 79.

<sup>2)</sup> Ib. p.84 sq.; 180 sq. Perfects cognitio perfectum requirit cognoscentem debiteque dispositam rem cognoscendam.

ben konnte, bag wir etwas wußten, fo wurben wir beim Busammenhange aller Dinge eingeftebn muffen, bag wir alles wüßten und bag alles in uns ware, weil wir alles Aber bies find leere Ginbilnur in une wiffen tonnen. bungen. Die Lebre, bag ber Menfc die fleine Welt fei, würde eine nothwendige Folgerung aus ber Annahme sein, daß wir eine vollfommne Erfenntniß hatten. Aber burfen wir biefe Folgerung zugeben, burfen wir annehmen, bag im Menschen ber Efel und ber Lowe sei ? Eine folde Annabme läßt uns im Menschen nur eine Chimare er-Die vollfommene Thatigfeit bes Erfennens bliden 1). muffen wir baber bem Befen vorbehalten, welches ohne Mittel alles hervorbringt und die Bahrheit alles Seins in fich trägt. Gott allein, welcher alles ichafft, fann auch alles wissen 2). Gott lebt bas mabre Leben ber Rube, ja er ift bas Leben, wir aber haben nur einen Schatten bes Lebens 5).

Man sieht, welches hohe Ibeal ber Wissenschaft Sandes im Sinn hat. Über die Geringfügigkeit ber menschlichen Einsicht scheint es ihm weit hinaus zu gehen und baher sindet er sich zum Zweisel gedrungen. Sein Stepticismus ist in einem ähnlichen Sinu gefaßt, in welchem zu Anfang unseres Zeitabschnitts Nicolaus Cusanus die gelehrte Unwissendeit gepriesen hatte. Selbst einige Säge lassen die Verwandtschaft beider Lebren erkennen. Nur

<sup>1)</sup> Ib. p. 38 sq. Atque o utinam probarent, nos aliquid scire; tunc enim concederemus illis consequentiam, scilicet, nihil sciri potest, quin sit in nobis, omnia sciuntur, ergo omnia sunt in nobis. Nunc autem major dubia est, falsa minor.

<sup>2)</sup> Ib. p. 103; 132 sqq.

<sup>3)</sup> De long. et brev. vit. 3 p. 334.

batte Sandez nicht bie bobe Meinung vom menschlichen Berftande, welche ber Cufaner begte. Bom Mifrofosmus im Menschen will er nichts wiffen. Rach bem boben Fluge ber Platonifer, welche bie neuere Philosophie begannen, batten bie wiffenschaftlichen Beftrebungen fic bedeutend herabgefentt. Uns fehlt, fagt Sanchez, bas Feuer bes Geiftes, welches in volltommner Erfenntnig ber Sache allen Zweifeln bes wiffenschaftlichen Nachbenkens aufzufproffen verbieten tonnte 1). In Bebeim mußte uns ein neuer Beift jumachsen, wenn wir vollfommen erfennen follten; es ift bies vielleicht möglich; aber ich babe es noch nicht erlebt. Darum will nun Sanchez bie Möglichfeit bes Wiffens nicht bestreiten; aber die Wirflichfeit besfelben tann er nicht zugeben. Möglichfeit ober Unmöglichfeit zu beweisen ist nicht seine Sache; er spricht von der Erfahrung 2). Daber giebt er nun auch nicht ganglich auf eine Erkenntniß zu gewinnen, nur nicht eine vollfommne. Sie foll ficher und leicht fich entwideln; benn bie verwidelten fpigfindigen Untersuchungen haßt er; fie find weniger Untersuchungen als Betrug und Pralerei; fie zieben von ben Sachen ab, welchen wir unfern Beift zuwenden sollen 5).

Werfen wir nun noch einen Blid auf bie Wiffenschaft, welche, und auf die Methode, in welcher er sie begrunben möchte. Auf die Medicin, auf die Erforschung der Natur hat er sein Auge geworfen. Gegen die bisherigen

. Digitized by Google

<sup>1)</sup> Quod nih. sc. p. 99.

<sup>2)</sup> Ib. 101 sq.

<sup>3)</sup> Ib. p. 181 sq. Mihi namque in animo est firmam et facilem, quantum possim, scientiam fundare etc.

Gefc. b. Philof. X.

Mängel diefer Lehren ift er nicht blind. Dit verborgenen Qualitaten ber Dinge mag er fich nicht abspeisen laffen. Die Behauptung berfelben ift nur ein Befenntnig ber Unwissenheit 1). Eben so wenig mag er von ben Einfluffen ber Damonen auf unser Leben boren. baben unfern Damon in uns, unfern Geift, guten und bofen; was suchen wir ihn außer und 2)? Aber auch bie Erfenntnig ber finnlichen Eigenschaften ber Dinge, welche nur Accidenzen find, genügt ihm nicht 5). möchte bie innere Natur ber Dinge erforschen. Bas er nun barüber erforfct zu haben glaubt, besonders in Begies bung auf unfer menfoliches Leben, bas erinnert uns freilich nur an die Meinungen seiner Zeit und erhebt fich über biefelben in nichts Befentlichem. Als Beftanbtheile ber Welt nimmt er Warmes und Reuchtes an: beibe find auch in und; eine eingeborne Barme und Feuchtigfeit find Grundbestandtheile unseres Leibes; jene giebt bie Form, diefe die Materie besselben ab. Um unser leibliches leben, über welches bie Seele bie Berrichaft führt, ju nähren follen beibe in einer bestimmten Proportion erhalten werden 4). Man wird barüber lächeln konnen, bag er diese Theorie boch mit großer Zuverficht ber alten Elementenlehre entgegensett 5); man wird aber barin, bag er nicht weiter zu tommen, nichts Befferes anzugeben weiß, ben Sauptgrund feiner Zweifel erfennen.

<sup>1)</sup> Ib. p. 176; de divin. p. 243.

<sup>2)</sup> De divin. p. 206 sqq.

<sup>3)</sup> Quod nih. sc. p. 175.

<sup>4)</sup> De long. et brev. vit. 11 sqq.

<sup>5)</sup> Ib. 12 p. 366.

viele andere Naturforscher seiner Zeit erhebt er fich nur baburch, bag er feine Sypothesen nur mit 3weifel betrachtet und auf eine genauere Methobe in ber Erforschung ber Dinge bringt. Der Philosoph unterscheibet fich feiner Meinung nach vom Unwiffenben nur baburch, bag er seine Unwissenheit tennt und in ben Mittelursaden, welche er nachweisen fann, nur etwas Borlaufiges fieht; benn alles führt er auf Gott jurud, aber nicht unmittelbar, fonbern balt fich baburch nicht für entbunden bie mittlern Ursachen aufzusuchen, weil er weiß, bag Gott ohne biefelben in natürlichem Wege nichts vollbringt 1). Wenn nun aber Sanchez in ber Erforschung ber Mittelurfachen ale Raturforicher fein Gefchaft fucht, fo ift icon früher bemerkt worben, bag er ben Methoden ber Arifto, telischen Schule, bem Beweise, ber Definition, ber Divifion und was babin weiter einschlägt, sein Bertrquen entzogen bat. Er sucht eine andere Methode, welche fich weniger an Borte, mehr an Sachen und die Erscheinun-Un zweierlei verweift er uns in gen ber Ratur halt. Dieser Methode, an den Bersuch oder bie Beobachtung und an bas Urtheil ber Bernunft, welches die beobachteten Erscheinungen auslegt und zur Erfenntniß ber Dinge Beibe Mittel find schwierig und baber batte Sanchez im Sinn genauer ihre Berfahrungsweise zu un-Wir seben wohl, daß er damit beabsichtigte bie Wege zu erforschen, welche bie neuere Naturwiffenicaft' eingeschlagen bat. Doch läßt er baburch fich nicht abhalten auch biefe Methoben mit feinen Zweifeln zu be-

<sup>1)</sup> Ib. 11 p. 360 sqq.; 12 p. 363.

gleiten. Der Bersuch kann uns boch nur bas Außere ber Dinge zeigen; bas Urtheil, welches an ihn sich ansschießt, trifft alsbann auch nur bas Außere ober, wenn es barüber hinausgehen wollte, wurde es nur eine Consiectur barbieten 1).

Wir sehen, der Naturwissenschaft zugewandt in der Richtung, welche die neuere Zeit genommen hatte, entwirft er sich nach dem methodischen Geiste, welcher in ihm lebt, im voraus den Plan für sein Berfahren; aber er kann sich dabei doch nicht enthalten auf die Bestrebungen der frühern Philosophie zurückzusehn, welche ein viel höheres Ziel im Auge gehabt hatten. Mit ihm, welches die Erkenntniß Gottes und der ganzen Welt umfassen sollte, vergleicht er nun sein eignes Borhaben und kann sich nicht verhehlen, daß es dem Ibeal der Wissenschaft weder dem Inhalte noch dem Versahren nach entspricht. Noch nicht ganz hat Sanchez die theosophische Physist ver-

<sup>1)</sup> De divin. p. 226. Observatio, discursus et ingenium, cogitatio. Ib. p. 294. Ratio cum experimento. Quod nih. scit. p. 165 sq. Duo sunt inveniendae veritatis media miseris humanis, quando quidem res per se scire non possunt, quas si intelligere, ut deberent, possent, nullo alio indigerent medio, sed cum hoc nequeant, adjumenta ignorantiae suae adinvenere, quibus praeterea nihil magis sciunt, perfecte saltem, sed aliquid percipiunt discuntque. Ea vero sunt experimentum judiciumque, quorum neutrum sine alio stare potest. - - Experimentum fallax ubique difficileque est, quod etsi perfecte habeatur, solum quid extrinsece fiat ostendit, naturas autem rerum nullo modo. Judicium super ea, quae experimento comperta sunt, fit, quod proinde et de externis solum utcunque fieri potest et id adhuc male, naturas autem rerum ex conjectura tantum, quas quia ab experimento non habuit, nec ipsum adipiscitur, sed quandoque contrarium aestimat.

geffen, welche bas Innere aller Dinge burchschauen, alles mit allem im Zusammenhang erfennen und bie Quelle aller Dinge in Gott erschauen wollte; aber nur um einen wehmuthigen Abschied von ihr zu nehmen wendet er ibr feine Bedanten au; er findet, bag ihr Unternehmen ju groß für bie menschliche Rraft ift und bequemt fich nun ju einer nüchternen Forschung auf bem Bege ber Erfab. rung. Zwei Zeitalter icheiben fich in ibm, bas eine voll von jugendlicher Rühnheit, bas andere im Bewußtsein gescheiterter Soffnungen, mit bescheibener Schätzung feiner Rrafte, fogar etwas gebehmuthigt, nicht ohne allen Muth zu neuen Untersuchungen, aber boch voll von 3meifeln und gering von ber menschlichen Kraft benfenb. Nict nach unferm 3wede mißt Sanchez unfere Rrafte, fonbern nach unfern Rraften ftedt er fich feine Aufgabe. Auch bei ibm ftellt fich baber ein Dualismus beraus, in welchem er bie erkennenbe Seele mit ihrem Begenftanbe vergleicht, und in jener ben fichern Ausgangspunkt für unser wiffenschaftliches Denten fieht, biefen aber weit über bie Kaffungsfraft unserer Seele findet. hierauf beruht überhaupt bie Dentweise bieser Frangofischen Steptiter. Bon ben überichwänglichen Soffnungen ber frubern Beiten waren fie bergefommen, fie tonnten biefelben aber nicht mit unfern Rraften in Gintlang finden. Da wand. ten fie fich ben nächsten Aufgaben unseres prattischen Le= bene und unferer wiffenschaftlichen Untersuchung ju.

Dies war nun im Allgemeinen ber Gang ber philos sophischen Unterfuchungen im erften Abschnitte ber neuern

Beit gewesen. In einer gewaltsamen Aufregung ber Beifter, von verschiedenen Seiten in Bewegung gefett und baber mit einem nicht verächtlichen Reichthum von Bebanken ausgestattet, war man julest ju bem Ergebnig gefommen, bag man fich ju befchranten babe, feine Anfpruce magigen muffe, bag es gerathen fei junachft nur nach einem fichern Ausgangepunfte und einer fichern Dethobe für bie Untersuchung fic umzusehn. Wir werben finden, daß ber folgende Abschnitt unserer Geschichte von eben biesen beiben Puntten ausging. Die gegen einander antampfenden Bewegungen ber Biffenfchaft, welche wir burchlaufen baben, batten bie alto Lebrweise ber Scholaftifer fo gut wie beseitigt, an ihre Stelle andere Lehrmeifen bes Alterthums, andere neu ersonnene Spfteme ju segen versucht, weil aber teine bieser Lehrweisen vom erften leibenschaftlichen Gifer bes Rampfes frei war, batte auch teine jur Berrichaft fich erheben tonnen; fie mußten nun ju einer Berftanbigung unter einander fcbreiten und ju einer Untersuchung ber bisberigen Ergebniffe und bes bisherigen Berfahrens auffordern. Da fonnte man fic nicht verhehlen, daß man boch bis jest glücklicher in ber Erschütterung ber alten Soule, als im Aufbau einer neuen Wiffenschaft gewesen war. Es war ein Gefül ber Beschämung, boch nicht ber Entmuthigung, was bie ffeptischen Gebanken ber Frangosischen Philosophen ausspra-Den Ariftoteles batte man jum überbruß gelesen, an ben Blumen ber Rhetorif batte man fich überfattigt, mit einer wuften Gelehrsamfeit aus bem Alterthum fic erfüllt, bem Platonischen Ibeal ber Wiffenschaft, Sowärmereien ber Theosophie allzu lange nachgesonnen;

auch bie Streitigfeiten ber theologischen Schulen wollten feine Befriedigung gemabren; fie batten nur ben verbeerenben Burgerfrieg, bie Berruttung bes Staats, Rirche, ber Sitten, Die Berläugnung ber Menschlichfeit aur Folge gebabt. Da wurde man bie Berriffenheit ber bisberigen Bildung gewahr; man bemerkte, daß man nur ju baufig mit leeren Worten fich gespeift hatte, gab aber die hoffnung nicht auf allmälig weiter zu tommen, wenn man nur fich entschließen fonnte an eine ftrenge Methode im Denken und an die Natur ber Sachen fich Sollte bies auch nicht fogleich ju glanzenben Erfolgen führen und bas Innere ber Dinge eröffnen, fo wurde es boch genugen eine Erfenntnig zu gewähren, welche für unfer prattifches leben, für unfere lage und Bedürfniffe das Nöthige leiftete und zu ber Faffungefraft bes Menschen im richtigen Berbaltnig fanbe.

Man ist geneigt gewesen biesen ersten Zeiten ber neuern Philosophie nur das negative Verdienst zu leihen die scholastische Lehre mit Ersolg bestritten zu haben, um dagegen alle positive Verdienste den solgenden Zeiten vonzubehalten. Es ist dies der gewöhnliche Irrihum derer, welche nur um den Abschluß der Ergebnisse, nicht um die Geschichte des Geistes sich kummern, in welcher sie sich gezeitigt haben. Nicht alle Zeiten haben den Geist, welcher in das Verständniss früherer geistiger Entwicklungen einzudringen weiß. Nur durch positive Bestredungen liegen die eingewurzelten Vorurtheile der Scholastis sich besseitigen, eine bloß verneimende Kritis würde das nicht vermocht haben. Was die berühmtesten Philosophen der neuern Zeit gesehrt haben, ist großentheils nur das ab-

geflarte und ausführlich entwidelte Ergebnig ber porangegangenen Bewegungen gewesen, und nur als solches wird man es in feiner geschichtlichen Bebeutung beareifen tonnen. An Reife ber überlegung ift bie folgende Beit bem betrachteten Abschnitte überlegen; nicht aber so an-Fulle ber Bebanten, an ursprünglicher Rraft, welche im Rampf mit feindlichen Gewalten fich bewähren follte. Die folgende Beit tam baju fich felbft ju beschränten; man wird es nicht wunderbar finden, daß bie ihr vorausgebende Lehrweise, ebe fie ju folden Beschrantungen fam, einen größern Reichthum ber Gebanten ju umfagen ftrebte. Bir haben in unfern neueften Rampfen bie Schwachen umb Beschränktheiten ber neuern Philosophie fennen geleent und babei manden Gebanfen wieder erneuern gelernt, welcher in ber Entwicklungsperiode ber neuern Beit icon febr lebenbig fich geregt hatte.

Was aber in biefer Periode im Allgemeinen mit Recht vermist wird, ist das ruhige, methodische Fortschreiten. Muthmaßungen, Phantasien, theosophische Schwärmereien machen sich breit; die Logif wird nicht selten verspottet; dem geregelten Verfahren der Scholastif sest man häusig nur abspringende wißige Einfälle entgegen; es sind oft nur Vorahndungen fünftiger Beweise, welche und hier begegnen. Es gehört schon ein tieferer Blid dazu um in den umherschweisenden Gedankenwindungen dieser Zeit die Besweggründe zu entbeden.

Dennoch wird man fie nicht verkennen, wenn man nur einigermaßen Ausgangspunkte und Endpunkte biefer Beit zusammenzurechnen weiß. Stellen wir neben einanber bie Gebanken bes Nicolaus Eusanus, mit welchen

.\_\_ Cogle

wir begonnen, und die Gebanten bas Sanchez, mit welden wir geschloffen haben, fo werben wir ihre Berwandtschaft nicht überseben fonnen. Sie bringen bejbe barauf, bag zum Wiffen bie Erkenntnig bes ganzen Weltzusammenbange, bas innerliche Durchschauen ber Dinge in einem Blid, ber alles auf feinen letten Grund gurudführe, geboren wurde; fie zweifeln beibe, ob ein folder Blid in voller Allgemeinheit uns verstattet fein möchte, nur ift ber Zweifel bei Sanchez viel ftarter ausgebrudt, als beim Barend ber lettere uns wenigftens eine Unnaberung an bas Ibeal ber Wiffenschaft in einem unendlichen Streben geftattet und eine mpftische Erganjung unserer perfönlichen Unfähigfeit burch ben Glauben und bie Onabe Gottes uns hoffen läßt, erblidt ber erftere uns nur in weitefter Ferne von unferm Biel und verschmäht febes unwiffenschaftliche Sulfsmittel, um uns nur auf bie natürlichen Mittel anzuweisen, burch welche wir eine menschliche Wissenschaft von ber. Natur in ber Arbeit bes Bersuchs und bes Urtheils über ihn wenigftens vermuthungsweise gewinnen Die Ansicht vom Biele ift bieselbe geblieben; aber bas Bertrauen auf menschliche Krafte und menschliche Mittel hat fich geschwächt und baraus bat fich ergeben, bag wir uns beschränfen und mit unsern Mitteln baus-Auf diesen Erfolg hatte die ganze Entbalten muffen. widlung ber zwischen bem Cufaner und Sanches liegenben Zeit bingearbeitet. Er beruht wesentlich barauf, baß bie religiösen, fittlichen und wiffenschaftlichen Forberungen ber Bernunft mehr und mehr an bie natürlichen Bebingungen, unter welchen wir in ber Welt fleben, berangezogen wurden. Unter Berudfichtigung berfelben mußte

man lernen, daß der benkende Geift, wie gern er die Bande der Natur sprengen möchte, doch in Sehorsam derselben sich fügen müsse, selbst wenn er sie zu überwinden lernen sollte. Die Naturansicht der Dinge machte sich auch in Beziehung auf den Menschen geltend. Man bemerkte die tausend Fäden, welche und an das irdische Leben heranziehn; in einem religiösen Fluge und über dasselbe zu erheben, konnte man nicht ohne Weiteres gestatten; wir gehören der Welt an; ihr Werk müssen wir betreiben helsen; daß wir ihr alleiniger Iwed, nicht auch als Mittel ihr diensibar sein sollten, glaubte man nicht mehr beshaupten zu können.

Dieser Zug ben Menschen und seine Wiffenschaft an bie Natur heranzuziehen geht durch diesen ganzen Abschnitt unserer Geschichte hindurch; ihm hat nichts widerstehen tonnen. Auch die Philologie und die Theologie dieser Zeiten, welche neben der Natursorschung den größten Einsluß behaupteten, haben sich ihm anschließen muffen.

Was die Theologie betrifft, so mußte die katholische Partei zugestehn, daß alles, was dem weltlichen Leben sich anschließt, seine eigenen Gesetze habe; sie mußte dem leiblichen Leben und allem, was ihm dient, also auch der Natursorschung, seinen Lauf lassen; sie konnte nicht versmeiden, daß von der Betrachtung dieser Dinge aus Grundssätze aufgestellt wurden, welche mit den Lehren der Theoslogie in Widerspruch standen, wenn man sich nur dazu bequente einzugestehn, daß über die weltliche Sorschung hinaus ein höheres Gebiet des geistigen Lebens liege und daß zu dessen höhern Zweden die Gesetze der Natur durchsbrochen werden könnten, ein Eingeständniss, welches nicht

ju fower halten fonnte, wenn man im Bewußtfein unferes beschränkten Ertennens weniger auf ben allgemeinen Busammenhang aller Dinge als auf die Forschung im Einzelnen fein Augenmert gerichtet batte. Die proteftantifche Theologie, viel weniger als die fatholische bemüht bas Weltliche Leben in Unterwürfigfeit unter ber geiftigen Bewalt zu erhalten, fonnte bem Buge nach allgemeiner Bilbung, nach ber Erfenntniß ber Welt und ber Ratur nicht widerstebn ; ihre eigenen Kräfte batte fie aus biesem Buge verftärkt; wir seben fie baber felbft bie Physik pflegen und in ben natürlichen Trieben, in ben eingebornen Begriffen ber Bernunft eine Stute fur bie Religion fuden. Es geben baraus bie Ansichten bervor, welche wir bei Taurellus gefunden baben, daß die Philosophie der Grund ber Theologie fei, bag fie Gottes Macht und Eigenschaften, wie fie in ber Natur fich zeigen, aber nicht seinen Rathschluß über bie Menschen erfunde, daß bie Ratur, ein für allemal von Gott geschaffen und geordnet feiner Leitung burch bie Borfebung beburfe, fonbern ibren unmanbelbaren Befegen folge, marend nur ber ichmache Renfc bie Beibulfe Gottes in Anspruch zu nehmen babe und nur burch fie feiner Bestimmung jum ewigen Beil theilhaftig werben toune. Durch allen Ginflug, welchen bie Theologie gegenwärtig noch ausübte, ließ fich nur fo viel behaupten, daß außer bem Gebiete bes natürlichen lebens, welchem man feine Gelbftftanbigfeit und fein eis genes Befet augeftebn mußte, noch ein höheres geiftliches leben und Sein anzuerkennen sein, ein Duglismus zweier von einander abgesonderter und burch nichts höheres verbundener Gebiete, welcher noch geraume Zeit in ber

neuern Dentweise sich behauptete. Bon biesen Bahnen lenkte nun freilich die volksthümliche Richtung der Theoslogie bei den Protestanten ab, aber nur um eine theosophische Ansicht zu begünstigen, welche die Religion mit einem Raturproces zu verwechseln in Gefahr war und ohne Zweisel das sittliche Leben in das Gebiet des Rastürlichen zog und den natürlichen Gegensähen unterwarf.

In bem Ginfluffe, welchen bie Philologie auf ben allgemeinen Bang ber Biffenicaften ausubte, tann man awei Richtungen unterscheiben, eine vorherschend reale und eine vorberschend formale. Die lettere, überwiegend bei ben Lateinischen Philologen, bestritt bie alte Logif und Metaphyfif um an beren Stelle eine Anficht ber Dinge ju fegen, welche bem gefunden Menschenverftanbe, ber natürlichen ober gewöhnlichen Dent. und Redeweise fic anschließen sollte. In ber übung bes Rebens und bes Schreibens, in welcher die Alten und bie beften Dufter barboten, boffte fie eine einfache Logif auszubilben, welche und fähig mache über alles zu urtheilen. Aber biefe Logif erschien ihr boch nur als ein Wertzeug zur Ertenntnif ber Sachen, in welcher wir uns an bie Erfahrung au halten und burch Induction vom Befondern aum Allgemeinen aufzusteigen batten. Sierüber gerieth fie, wie wir an Nigolius feben, in Die Gefahr in Materialismus ju verfallen, weil fie burch bie Erfahrung an bas Sinnliche fich gewiesen sab. Es ift offenbar genug, wie biese Rich. tung ber Philologie an bie Schranfen unseres Berftanbniffes uns gemahnen mußte, ja ben Stepticismus begunfligte, indem fie von ber ichwantenben Grundlage ber gewöhnlichen Dent- und Redeweise ausgebend, ber Rhetorit

fic zuwendend nur Bahrfceinlichkeit in unfern wiffenschaftlichen Untersuchungen uns versprechen konnte. Stepticismus trennte fie nur ber Glaube an bie Beisheit ber Sprace und an bie Bortrefflichfeit ber Schulbilbung in ben philologischen Ubungen, marent eben jene Beisheit und biese Schulbildung praktischen Menschen und Naturforschern sehr ungenügenb zu sein schienen. bobern Schwung nahm bie reale Richtung ber Philologie, welche in ihrem allgemeinen wiffenschaftlichen-Einfluß ben Platon und ben Aristoteles zu Mustern sich genommen batte. So lange bie Liebe gur Platonischen Philosophie in ihr vorherrschte, begünstigte sie unstreitig eine Foridung, welche bie bochften Aufgaben ber Wiffenfcaft Bir haben gefehn, wie Ficinus nicht zu schwer fanb. bie mittlere Stelle, welche bie unfterbliche Seele bes Menichen inne bat, wie Dico bie Burbe bes Menfchen über alles prieg. Der Gebanke an unsere Berwandtichaft mit ber gangen Belt, welche mit uns in allen ihren Theilen bas Leben gemein haben follte, ja an unfere Berwandticaft mit Gott ichien gu ben fühnften Soffnungen für unsere Biffenschaft zu erheben. Aber wie alle Überlieferung aus früherer Beit bie Farbe ber Gegenwart annimmt, fo war auch ber Platonismus ber neuern Beit nicht bei ben metaphyfischen Fragen festzuhalten. Erkenntniß ber Welt, ber Natur und Macht über bie Natur follte er gemahren; nur unter biefer Bebingung fonnte man sich ihm ergeben. Da gesellte sich die Theosophie ju ben geheimen Überlieferungen ber Platonischen und ber Borplatonischen Schule. Der Ariftotelischen Physit fcien man nur baburch gewachfen zu fein, bag man

ibr eine tiefere, bie Bebeimniffe ber Ratur eröffnenbe Physit gur Seite ftellte. Wer jedoch mit der Ratur fich einläßt, ber bereite fich vor bie Macht ihrer Rudwirfung Gar balb mußten ba bie ichwarmerischen au empfinden. Soffnungen fdwinden, in unmittelbarer Unichanung ober in einer geheimen überlieferung ben Schluffel gum Innern ber Natur ju finden. Wir find zwar verwandt mit Gott, aber seine unmittelbare Erleuchtung tonnen wir nicht ertragen; wir find verwandt mit ben natürlichen Dingen, eine sympathetische Liebe verbindet uns mit ihnen; aber wir haben auch ben Sag ju überwinden, welcher bie Dinge und und untereinander entzweit. In biefen Betrachtungen entging man ber Berzweiflung an aller menschlichen Biffenschaft nur baburch, bag man bie Arbeit bes Berfuchs übernahm, welche uns einen Blid in die Geheimniffe ber Ratur vermitteln fonnte. Wir feben nun bie Platonifer allmalig mehr von ber metaphyfischen Forschung abtommen und zu phyfifchen Untersuchungen fich bequemen. In einer abnlichen Bewegung finden wir auch die reale Richtung ber Philologen, welche ber Wieberherstellung ber echten peripatetis fcen Lebre fic beflig. In ihr bildete fich immer flarfer die Ansicht aus, daß der Mensch in seiner Philosophie nur bie Natur erforschen folle, fo wie er in feinem Leben an bie Bebingungen ber Natur gebunden fei. Pomponatius brang mit Nachbrud auf bie Abhangigfeit bes Menschen von seinem Leibe, burch welchen er mit ber übrigen Welt im Busammenhang ftebe. Richt minber behaupteten biefelbe Cafalpinus, Zabarella, Cremonis nus, indem fie nur noch bingufügten, bag alle weltliche Dinge ihr geiftiges leben nur in Berbindung mit bem

Materiellen haben tonnten. Bulest tam man fogar gu ber Meinung, bag auch Gott in philosophischem Bege nur in Berbindung mit ber Welt und ber ewigen Bewegung ber Materie fich benten laffe, daß ihn aber als ewigen 3wed und reine Intelligeng ju benfen nur ber Theologie julomme. Go hatte fich ans ben zwiespaltigen Deinungen ber Zeit eine bualiftifche Anficht herausgebilbet, welche in verfchiebenen Lehrweisen fich zu erkennen gab. Um ben Saber zwischen Philosophie und Theologie zu entgebn trennte man beibe von einander, ohne eine bobere Ginbeit für beibe au fuchen; in ber philosophischen lebre nahm man wieber ein Doppeltes an, Geift und Rorper, Butes und Bofes, Liebe und bag, beren Berbindung unter einander als Problem vorlag. So wie am Ende unseres Zeitraums bie Lehre bes Campanella biesen Dualismus offen in bogmatischer Weise aussprach, so lag er ben Bweifeln ber Frangofifden Philosophen gum Grunde und felbft in ber Theosophie Bobme's und Helmont's fand er nach verschiedenen Seiten ju feine Bertretung.

Dualistische Lehren sind zu verschiedenen Zeiten aufgetreten; der besondere Charafter berselben hängt von
der verschiedenen Mischung ihrer Bestandtheile ab. In
dieser liegen auch die Keime zu der spätern Entwicklung,
welche aus dem Dualismus hervorgehen muß, weil
die Wissenschaft Einheit ihres Princips zu suchen hat.
Wir dürsen es nicht unterlassen die besondern Lehren in
das Auge zu fassen, welche in diesem neuern Dualismus
sich begegneten. Wir wollen hierbei zuerst das Verhältniß betrachten, in welches die verschiedenen Zweige der Wissenschaft sich zueinander stellten.

Bon biefer Seite gieht tein darafteriftischer Bug ber Beit unsern Blid ftarter auf fich als bie Absonberung ber Philosophie von ber Theologie. Bon ber Scholaftif, , welche alles Wiffen auf die Theologie bezogen und die weltliche Erfenntnig vernachlässigt batte, war man immermehr abgefommen. Man batte aber auch noch nicht aufgegeben für bie menschliche Bernunft eine endliche Befriedigung zu suchen und da bie Bbilosophie fie nicht zu gewähren ichien, vertraute man noch ben Berbeigungen ber Theologie. Diese Trennung zweier Lehren, die in ihren Ausgangs- und Endpunkten auseinandergeben follten, hat sich boch nur allmälig vollzogen. Unstreitig hatten bie ersten Bewegungen ber neuern Philosophie, wie Ricolaus Cufanus und bie Platonifche Schule fie einleiteten, noch nicht das Bestreben Theologie und weltliche Wissenschaft von einander abzusondern. Rur bas war in ihnen ausgesprochen, daß bie rechte Theologie nur burch bie Erfenntnig ber Welt hindurchgebn tonne. Auch bie Theofophie, welche aus ihnen hervorging, suchte Philosophie und Theologie in Bereinigung ju erhalten. Aber biefe Bereinigung beiber unterschied fich wesentlich von ber, welche bie Scholaftifer im Sinn getragen hatten. Erforschung bes innern Lebens und ber Ratur trat an bie Stelle ber Untersuchungen, welche abstracte Begriffe ju bestimmen suchten ober an Ueberlieferungen ber beiligen Schrift und ber Rirche fich anschloffen. Dabei taffen fich freilich noch febr bebeutenbe Schwanfungen bemerten. In ben Gebanken eines Paracelsus, eines Jacob Bohme, welche noch fpater große Rachwirfungen gehabt haben, werden wir bas Bestreben gewahr bie gange Belt als

eine Offenbarung bes göttlichen Willens und als eine beilige Geschichte zu begreifen; aber wir feben in ihnen auch febr entschieden die Ansicht vertreten, bag alles in biefer Welt nur in einem Naturproceffe fich entzweit und verbindet und biefer Streit ber weltlichen Krafte boch nur ein Symbol des ewigen Friedens ift. Der Dualismus bitfer Anficht läßt fich nicht verfennen, welche Beftrebungen auch gemacht werben ibn zu überwinden. Bergleicht man damit helmont's Lebre, welche aus benselben Duellen gefloffen war, fo findet fic ale Ergebnig biefer Beftrebungen beutlich ausgesprochen, bag wir boch in bas innerfte Beiligihum Gottes auf bem Bege physischer Forschung nicht eindringen konnen, daß bies vielmehr ber Theologie ober ber Religion vorbehalten fei. Und muffen wir nicht sagen, daß dieser gelehrte Zweig ber Theosophie, welchem helmont angehörte, boch einen großen Borzug vor ihrem Deutschen Zweige batte, weil er zu einer genaueren Beobachtung ber Natur gefommen mar? Die Schmache ber Theosophie, an welcher fie ju Grunde geben mußte, berubt hauptsächlich auf ihrem Mangel an Methobe; als fie nun zu einer Ahnbung ber Methode in ber Erforschung ber Ratur tam, mußte fie fich zu bem Dualismus bekennen, welcher in ber Physit nur einen Schatten und eine Borbereitung für die Theologie ober die bobere Beisheit fiebt. Dies Endergebnig finden wir in ber Platonischen Schule überall mehr ober weniger ausbrudlich anerfannt. Auch Patritius, auch Giorbano Bruno gieben fich von ber Detaphpfif gurud, bezeichnen bie phyfifche Untersuchung ale ben 3med ber Philosophie und die Theologie als bas Bewußtsein ber bobern Eintracht, welche Gefch. b. Philof. x. 18

die Philosophie nicht gewähren tonne. Bon ben philosogischen Bestrebungen um bie Korm ber Bbilosophie war nicht zu erwarten, bag fie einer Bereinigung ber Philofophie mit ber Theologie fich gunftig erweisen wurden; bie entschiedenfte Entwicklung berfelben, welche Rigolius vertritt, trug vielmehr auf eine gangliche Trennung beiber an. Dasfelbe Ergebniß hatten aber auch bie philosophischen Untersuchungen, welche an die protestantische und fatholifche Theologie fic anschloffen, aus Grunden, welche in ihrer Natur lagen und von uns hinlanglich erortert worden find. Um beutlichften fprachen bie Lebren bes Campanella und bes Taurellus fie aus. Wenn fener bie Forfdungen ber Philosophie empfal, so geschab es nur, weil er biefelben als eine Pflicht unferes weltlichen Lebens anfah, welches zu unferer Erhaltung bienen und auf uns felbft uns jurudführen follte, aber boch nicht im Stande ware fich felbft von feinen natürlichen Störungen zu befreien. Unter ben Entwicklungen unferes weltlichen und finnlichen Lebens ahnbet er alsbann einen verborgenen Plan Gottes, welchen wir nur muthmaßten und über welchen nut die Theologie Aufschluß geben konnte. Taurellus bagegen bemubt fich uns zu zeigen, bag bie Philosophie zwar bie Gefete ber Ratur und in ihnen bie Allmacht und Bollfommenheit Gottes uns erfennen laffe, baß fie aber boch ben Willen Gottes mit uns Menfchen, bas Wert feiner Borfebung uns nicht verfunden tonne. So bleibt ihr, was die Theologie allein weiß, ber Weg gu unferm Beile verborgen und in richtiger Folgerung zieht hieraus Taurellus ben Solug, dag bie Philosophie uns nur ber Beraweiffung überlaffe. Die Reinigung ber

peripatetischen Lehre erwichne ich nur um baran zu erinsnern, bag fie in immer fartern Bugen ben Gegensatzwischen theologischer und philosophischer Lehre aufzubeden gesucht hatte.

So wie die Theologie von der Philosophie ausgefcieben worden war, fo fonnte auch bie Detaphyfif nicht mehr auf der Bobe fich erhalten, welche fie früher angeftrebt hatte. Sie wurde immer mehr nur als ein Mittel betrachtet, burch welches bie Untersuchungen über bie Belt, besonders über bie Ratur betrieben und die Grenzen zwiiden Philosophie und Theologie festgestellt werden tonn-Diese Richtung verfolgten vornehmlich bie neuern Peripatetifer, welche in Gott zwar ben' 3med, aber nicht bie bewegende Urfache ber Welt faben, bie Erforfdung bes Göttlichen von ber Physif und bas Sein Gottes von ber Ewigfeit ber Belt abhangig machten. Demfelben Biele gu, nur in einer andern Richtung ftrebten bie Bebanten ber Platonifer, wenn Patritius und Giorbano Bruno awar bas Unendliche ber Welt und bes natürliden Werbens jum Gegenstande ihrer philosophischen Forfoung machten, aber boch jugeftanden, bag biefe Unendlichfeit ber Unenblichfeit und Ewigfeit Gottes nicht gleich fomme und daß unsere weltliche Forschung teine endliche Befriedigung in bem Fluffe ber Erfcheinung finden fonne. Bon allen Seiten tritt hierbei ber Gebanke hervor, bag bie Gesetse ber Welt ober ber Natur feine Gingriffe aus einem bobern Gebiete verstatten und feiner weitern Fortbilbung bedürftig find. Sochftens giebt man gu, bag bie Ratur zu ihrem Beftehn bes Beiftandes Gottes bedürfe; eine ber Natur gegenwärtige Macht Gottes über fie fin-

Digitized by Google

ben nur die erträglich, welche zweigt sind Gottes Racht mit der Macht der Natur in gleicher Bedeutung zu nehmen. Sehr allgemein sind die Grundsätze verbreitet, welche Telesius und Campanella deutlich aussprachen, daß die Natur sich selbst erhalte, daß sie weder einer Bermehrung, noch einer Berminderung fähig sei. Zwar pflegte man noch Zweide der Natur anzunehmen; aber in der sich gleichbleibenden oder nur im Kreislaufe sich erneuenden Natur mußte es schwer halten solche Zweide nachzuweisen. Der Zweidbegriff wurde daher immer mehr fallen gelassen oder nur im verborgenen Hintergrunde des weltsichen Lebens geahndet.

Unter ber Berrichaft biefer Dentweise tonnte bie Ethit feine gunftige Pflege erwarten. Die Peripatetifer festen fie zu einer prattischen Runft berab ober glaubten von phyfifchen Grundfagen aus über fie Licht verbreiten gu fonnen. Telefius und Campanella ftimmten bierin bei und wollten das weltliche Begehren auf die sinnlichen Triebe und Affecte ber Seele und julest auf Selbsterhaltung jurudführen. Auch Giordane Bruno und bie Theosophen waren geneigt bas sittliche Leben nach Analogie bes Raturprocesses fich ju benfen. In vielen Gebanten flangen auch bie Ansichten wieber an, welche bas Gute mit bem Angenehmen verwechselten und die Theologen brachen bem weltlichen leben seine Spige ab, indem fie bas bochfte But außer Berbindung mit bemfelben festen. Am unverfennbarften außerte fich bies in ben politischen Theo. rien ber fatholischen Theologen. Die herrschaft über bas weltliche leben wollten fie bem Staate überlaffen, aber ben Staat betrachteten fie nur als bas Ergebnig eines

willfürlichen Bertrages und nur butch feine Unterwerfung unter bie Rirche follte ibm feine Bebeutung für ben letsten 3med unferes Lebens vermittelt werben. Es ift ein Beiden ber Beit, bag niemand in biefem Abschnitte ber Beschichte bie Rechte bes fittlichen Lebens fraftiger vertrat, als die Frangofischen Steptiker, Montaigne und Wenn ber lettere in bem Bilbe, welches er von ber Beisheit entwarf, noch bem Berfuch einer foftes matischen Ethit machte, so zeigt feine ffeptische Dentweise beutlich genug, bag man in biefer Zeit bie menschliche Biffenschaft für unfähig hielt uns ben richtigen mittlern Beg burch ben Geborsam gegen Sitte und Geset und burd bie perfonliche Freiheit hindurch ju zeigen. Rur indem er biefe ber innern Denfweise vorbehielt, jener bas außere Leben unterwarf, glaubte er eine Ausfunft gefunben ju baben, verrieth aber baburch jugleich ben 3wiespalt, welchen seine Beit zwischen außerm und innerm Leben sab. Im hintergrunde biefer Lehre konnte man wohl bie hoffnung auf eine weitere Ausgleichung erbliden, wenn sie auch die verdorbenen Sitten auf einen Trieb der Natur jurudzuführen geneigt ichien; aber es zeigte fich auch bierin bie weit verbreitete und farte Reigung mehr ber Ratur als ber Bernunft zu vertrauen.

In allen biesen Gebanken über bie Haupttheile ber Biffenschaft giebt sich bas Bestreben nach einer gänzlichen Umgestaltung berselben zu erkennen; ihm seste aber bie Krone auf, was man in der Logik unternommen und schon zu einem bestimmten Ziele durchgeführt hatte. Man wird das Gewicht nicht verkennen, welches die Bestrebungen der Philologen nach Bereinsachung der Logik hat-

Alle die Gebaufen, welche in ber Ariftotelischen Logif bie Erfenntniflehre"betreffen, batte man ber Pfpchologie zugewiesen; bie Lategorien waren ber Metaphyfif vorbehalten worden; für die Logif blieb, nichts übrig als bie Untersuchungen über bie Formen bes Denfens, welche man aus einer Beobachtung über bie Formen unferer fprachlichen Aussagen ju entnehmen fncte. So ift die Logif au ber Geftalt gefommen, welche fie burch ben Berlauf ber neuern Philosophie beibehalten bat. Sie ift ein Erzeugniß bes von uns betrachteten Zeitabschnittes; ber Nominalismus hatte ihr vorgearbeitet und mit ihr übertrug fich auch ber Nominalismus auf bie neuere Philosophie faft ohne Beschräntung. Durch ibre Bereinfadung jeboch verlor bie Logit auch an ihrer wiffenschaftlichen Bebeutung. Die Stimmen erhoben fic, welche fie für teinen Theil, fondern nur für ein Wertzeug ber Philosophie erflarten; auch bie einflugreiche peripatetische Schule und Campanella wollten ihr nur biefen Rang Schon batte fich bie Meinung erhoben, bag augeftebn. fie nur für Wortgefecte brauchbar fei. Dag man nun bei biefem Ergebniffe batte fteben bleiben tonnen, baran ware freilich nicht ju benten gewesen. Dan bedurfte einer philosophischen Untersuchung über die Methode ber Wiffenschaften, welche auch bie Grunde bes Erfennens nicht unberührt laffen fonnte. Aber bie Ariftotelische Logif, die Theorie bes Beweises vom Allgemeinen aus, wollte bierzu nicht genügen. Die Lullische Runft, welche man wieber hervorzog, gab noch weniger Befriedigung. Der Sang ber Untersuchungen, in welchen man fich verfest fab, mußte weiter leiten. Diese hatten ohne 3mei-

fel vorherschend ihr Absehn auf bie Phyfit genommen, da die Theologie von der Philosophie ausgeschieden, bie Metaphyfit abgefcwacht, Ethit und logif faft gang Bon ben Forschungen in ber Ratur= beseitiat waren. lehre mußten baber auch bie Untersuchungen ausgebn, welche eine neue Methobenlebre begründen follten. Bange biefer Beit feben wir nun immer farter bie Bebanfen hervortreten, welche uns in ber Entwicklung unferes Beiftes an unfer leibliches und finnliches leben bin-Richt allein Peripatetifer, wie Domponaben wollen. tius, wiesen auf biese Berbindung bin, selbft die Theoso= pben tonnten fie nicht vertennen. In ihrem Beftreben bie Ratur zu burchschauen saben fie fich an bie Erfabrung verwiesen, wie bies icon Agrippa und Paracelsus Wenn man auch in ber Beise ber Platonifer ben Ibeen ber Bernunft vertrauen wollte, so fonnte man doch davon nicht abkommen, daß äußere Anregungen wes nigftens Beranlaffung jur Erfenntniß ber Natur uns barbieten mußten. Wenn nun icon Platoniter und Peripatetifer auf die Erfahrung als auf ben Ausgangepunkt bes Erfennens binwiesen, so betrachteten 'es bie Steptifer als einen allgemein zugestandenen Sas, daß alle unfere Erfenntnif von ben Sinnen beginne. Stärfer und flarfer trat bie Reigung jum Sensualismus hervor; bis zu ben äußerften Rolgerungen foritt fie fort. Richt allein fonnte Cremoninus es als ein allgemeines Ergebnig ber wiffenicaftligen Bilbung aussprechen, bag es feine angeborne Begriffe gebe, sonbern Telefius und Campanella entwidelten auch icon eine jufammenhangenbe Lebre barüber, daß unsere welt-liche Erfenntnig überall von ber Ratur,

b. b. vom Sinn fich belehren laffen muffe, bag unfer weltlicher Berftand nur auf einem Empfinden gleichfam aus ber Ferne, auf einer Nachwirfung abgeschwächter finnlicher Empfindungen beruhe und unfere weltliche Bifsenschaft auf Geschichte, b. b. auf Empirie binauslaufe, ja bie Meinung, welche Campanella aussprach, war in Umlauf gefommen, bag wir im Gebanten ber Subftang nichts anderes als nur eine Sammlung der Theilvorftellungen fegen, welche bie finnlichen Ginbrude uns gebracht hiermit frimmt auch im Wefentlichen bie Deinung bes Nigolius überein, bag bie mabren Einheiten ber Ratur nur in ber Sammlung ber besondern Gegenftanbe unseres Dentens bestehn. Es läßt fich erwarten, daß bie Philosophen, welche biefer Richtung folgten, für bas methobifde Berfahren in Entwidlung unferer natürlichen Erfenntniffe bie Induction empfalen. Bas Ariftoteles über fie mehr angebeutet als entwidelt hatte, wurde fest mit Borliebe bervorgesucht, besonders von ben naturforschenben Peripatetifern, die von der Erfahrung zur Ertenntniß allgemeiner Gefete auffteigen wollten. Sie empfalen neben bem absteigenden bas aufsteigenbe, wie Cafalpinus, ober neben bem analytischen bas synthetische Berfahren, wie Zabarella, mit bem Anspruche sogar als bas alleinige Berfahren ber speculativen Biffenschaften zu gelten. Noch weiter ging Rizolius, beffen Methobe ber Bufammenfaffung nichts anders ale Induction bezwecte, ber um biefer Methobe Bahn zu machen bie Abstraction vom Befondern bestritt und ju bem Ergebniffe gelangte, bag bie Bahrheit ber allgemeinen Gage nur auf ber Fefifiellung ber Sprace berubte. Mit einer folden Allgemeinbeit, welche burch bie Erfinder ber Worte feftgeftellt werbe. mochten fich nun wohl bie Philologen begnugen, aber gewiß nicht bie Richtung ber Zeit, welche nicht an bie Sprache, fonbern an bie Sachen fich halten wollte, welche, wie Sandez es aussprach, bie philologischen, burch Ausnahmen beschränkten Regeln verschmähte um bie unverbrudlichen Regeln ber Natur zu finben. Wenn nun in allem biefem bas Streben nach Umgestaltung ber wiffenicaftlicen Methobe fich verfundet, fo hatte man auch bereits die Wege im Auge, burch welche eine fruchtbare Induction fic burchführen laffe. Bie überfliegend auch bie Gebanken ber naturforschenben Theosophen sein mochten, fo fann man boch einem Paracelsus, einem Belmont, einem Mubb nicht absprechen, bag fie auf Beobachtung und Berfuch als auf bie rechten Wege bie Geheimniffe ber Ratur zu belaufden ausbrudlich binwiefen. Dag aber bie ungeregelte Art, in welcher fie felbft ju Berte gingen, fich abklaren murbe, ließ fich von bem ffeptischen Beifte erwarten, welcher in fteigenbem Dage um fich griff. Bir feben bies wirklich geschehen an ber besonnenen Borfict, mit welcher Sanchez vor allen Dingen eine richtige Methode für die Naturforschung forderte und aufftellen wollte, indem er Beobachtung und Berfuch ju Grundlagen bes verftanbigen Urtheils zu machen gebot.

Mit ben Umwandlungen in ber Erfenntnisslehre stehen Umwandlungen in ben Ansichten über bas Sein ber Dinge im natürlichen Zusammenhange. Das Gewicht, welches man auf Erfahrung und sinnliche Empsindung legte, die Aufmerksamkeit, welche man den Methoden der Natursorsschung zuwandte, mußte dazu sühren, daß man dem Wers

ben, bem Similiden und Materiellen, ber Rothwendigfeit bes Raturprocesses bie größeste Bebeutung beilegte. Wir haben bemerkt, daß schon Nicolaus von Cusa und Pico ben Grundfag aussprachen, bag alles Geschaffene burd bas Werben binburchgehn maffe. Immer mebr war biefer Sag jur Anwendung gefommen, wenn er auch vornehmlich nur in Beziehung auf ben Menfchen gebraucht wurde und einige ihn nur unter ber Bebingung bes Sundenfalls gelten liegen. Die Lebren, welche bie Rothwenbigfeit ber Gegenfate in ber Belt behaupteten und alles Weltliche im Streit fleben liegen, fanben biefem Grunbfage jur Seite. Aber icon batte auch Plethon behauptet, daß alles auch im Ginzelften nach Rothwenbigfeit werbe, und die Lehre vom allgemeinen Busammenhange aller Dinge, welche fast allgemein anerkannt wurde, schien bem beigustimmen. Da war es nicht ju verwundern, bag man bie Sittenlehre entweber gang aus ber Philosophie entfernte ober bas sittliche Leben nach Analogie bes Naturprocesses sich bachte um ben fataliftis ichen Anfichten Raum zu laffen. Wir haben baber auch bemerten muffen, bag icon Balla und Pomponatius nur mit Mube bie Freiheit bes Billens ju behaupten mußten, bag helmont nur baburch bas fittliche leben retten zu fonnen glaubte, bag er es von ben patürlichen Gefegen abicieb und in ein boberes myftisches Gebiet binuberflüchtete, bag Charron, obwohl er einsah, bag alles, mas uns wahrhaft angebort, auf unserer Freiheit berube, bod unfern Willen von ber Ratur leiten ließ, bas Außere unserer Sandlungen bem allgemeinen Gefete Preis gab und nur unfer Inneres uns frei bewahren wollte. Abn-

lide Grundfate, wie fie für bie Betrachtung ber menfch: lichen Dinge geltend gemacht wurden, mußten auch in ber Theologie fich erheben. 3mar wurde bie Schöpfungelehre noch im Allgemeinen beibehalten und wenn auch Anflänge der Emanationslehre fic nicht felten vernehmen ließen, fo wurde fie boch in ihrem gangen ursprunglichen Sinne nicht erneuert; aber febr entichieben machte fich bie Reinung geltend, welche Bruno, Beigel, Bohme vertheis bigten, bag Gott nothwenbig ichaffe und ohne Schöpfung gar nicht gebacht werben tonne; ja Cremoninus, obgleich er behauptete, bag alles Immaterielle nur nach Analogie mit unserer Seele gebacht werben fonnte, fand es boch unwürdig für Gott ibm einen Willen beizulegen. Dentweise finden wir im Allgemeinen bei ben fpatern Peripatetifern in Italien berichenb; fie ergiebt fich aus ber Lehre, bag Gott nur 3med, aber nicht wirfenbe Ursache ber Welt sei. Noch ftanben ihr freilich andere Lebren jur Seite, bie Gottes freien Willen in ber Belticopfung behaupteten; aber auch bei ihnen finden wir bie Reigung fich erheben bie Wirffamfeit Gottes in ber Regierung ber Welt zu beschränfen. Wie Sanchez und bie gemeine Meinung ber Philosophen behaupten, bag wir nur burd Mittelursachen ju Gott auffteigen follen, fo foll auch von der andern Seite Gott in seiner herrschaft über bie Welt ber Mittelursachen fich bebienen; Die Ratur menigftens bebarf, wie Telefius lehrte, feiner gottlichen Mitwirfung und in die Natur, wie Taurellus fagte, greift bie Borsehung Gottes nicht ein. Das Beftreben bie Ratur methobifd und nach unverbrüchlichen Gefegen gu erforschen ichien barauf führen zu muffen, daß bie natürliche

Welt ungeftort und unabhängig von fremdartigen Ginfluffen ihren gesehmäßigen Berlauf habe.

hierbei tonnte es nicht ausbleiben, bag man anfing bas fittliche Leben nach Grundfägen zu beurtheilen, welche ben Geschmad ber Raturanficht an fich trugen. Selbft bei ebel gefinnten Naturen, wie bei Thomas More, bei Delandthon, bei Montaigne, haben wir eine Reigung gur Glüchfeligfeitelehre angetroffen. Man glaubte bem naturlichen Leben bes Menschen nachgeben zu muffen, bag es feine Befriedigung suchen burfe. Die Natur ichien ein gottliches Recht zu haben, welches man gegen Willfür und Berbilbung in Sout nehmen mußte. So vertheibigten bie fatholischen Theologen bie unveräußerlichen Rechte ber Ratur gegen bie Willfur bes Staatsvertrages; fo vertheis bigten Montaigne und Charron bie natürliche Erziehung gegen ben 3mang ber gelehrten Schule und hielten bas Leben nach bem Gefete ber Ratur für bas weise Leben. Richt fern lag bie Folgerung, welche Bruno jog, bag wir bas mabre But nur in bem Sichausleben einer feben natürlichen Rraft burch ben Banbel aller Geftalten binburch ju suchen batten. Bei ber geringen Sorgfalt, mit welcher man in biefer Beit bie fittlichen Begriffe ausbilbete, fonnte bieser Dentweise noch eine uneigennützige Sittenlehre jur Seite geben, wie Pomponatius und Charron eine folche im Sinn trugen; aber es blieb zu beforgen, daß bei genauerer Forschung bie Folgerungen nicht ausbleiben murben, welche aus ber Burudführung bes fittlichen Lebens auf ben natürlichen Trieb fich gieben ließen, und bei ber loderung ber fittlichen Banbe, welche eingetreten war, tonnten fie nicht lange auf fich warten laf-

fen. Bie bebentlich find fo manche Außerungen ber Franaöfischen Steptifer in biefer Richtung; aber noch lange nicht tommen fie bem gleich, was in berfelben Richtung bie Italienischen Physiter behaupteten, wenn Telefins und Campanella in bem Streben nach Selbfterhaltung ben Grund aller unferer weltlichen Affecte und Begehrungen erblidten und Cremoninus alle miffenschaftliche Moral auf bie Grundfage ber Naturwiffenfcaft gurudführen wollte. Es ift wahr, daß Campanella babei in ber Liebe unseres besondern Seins auch die Liebe bes allgemeinen Seins nachweisen zu fonnen glaubte; es ift mabr, baß in biefer Zeit man bas geiftliche Leben noch bem weltlichen Leben gur Seite zu ftellen pflegte; aber bies fonnte wenig für die Philosophie verschlagen, da die, welche fo. thaten, die Untersuchung bes geiftlichen Lebens von ihr fern balten wollten.

Die Folgerungen aus dem eingeschlagenen Wege ersgeben sich sedoch noch viel reichlicher nach der Seite der physischen Lehren. Um es kurz zu sagen, wenn man auch nach dieser Seite zu noch nicht zu einem entschiedenen Materialismus kam, so zeigte sich doch eine Neigung zur materialistischen Denkweise ohne allen Zweisel. Schon Nicolaus Cusanus hatte das materielle Sein aller weltzlichen Dinge behauptet, indem er demselben nur eine geisstige Grundlage in dem schöpferischen Vermögen Gottes unterzog; hierin folgte ihm Bruno, der nur noch weiter in einem enthusiastischen Lobe der Materie, der allgemeinen, der göttlichen Mutter aller Dinge, sich erging. Das alte Beinahes nichts der Materie zu behaupten, lag nicht in der Richtung dieser Zeit; Pico warnte davor die Materie

gu verachten. In ben Lehrweisen ber Phyfifer war ber Sas jur Geltung gefommen, bag alles in biefer Belt im Bufammenhang ftebe, bag alles im Raume verbunben fei; sethst die himmlischen Intelligenzen wagte man von diesem Befete nicht zu entbinden , follten fie auch nur, wie Cafalpinus lebrte, mit ber reinen, von feber besonbern Befcaffenheit freien Materie, verbunden fein. Aus den Lebe ren ber Theosophen, welche Geiftiges und Rorperliches immer in Bergleichung ftellten, tonnte eben fo leicht bie Reigung gezogen werben alles auf bas Rörperliche wie alles auf bas Geiftige gurudzuführen. Auf bas entichiebenfte aber wandten fich ben materialiftifden Borftellungen bie Lehren ju, welche von ber Erfenntnig und bem Billen bes Menschen ausgebend zu ber Anficht geführt wurben , bag ohne formerliche Beibulfe uns fein Biffen und fein Berf gelingen tonne, bag eine Gemeinschaft unferes geiftigen Lebens mit ber Materie anzunehmen fei und bag biefe nur unter ber Bebingung uns gufommen fonne, bag unser Beift mit bem Rorper in Berührung ftebe. burch fam bie Anficht gur Geltung, bag ber Beift, welder mit bem Rorper in Berührung fiehe, nichts anderes als ein feiner Rorper fein konne, weil nur ein Rorper ben anbern zu berühren vermöge. Die Theorien ber Arzte, welche in biefer Periode ben größten Ginfluß ausübten, jogen nach biefer Seite bin. Saben wir boch gesebn, bag felbft Melanchthon biefer Einfluffe fich nicht erwehren fonnte. Da begegnen uns an allen Stellen in ben Lebren biefer Beit bie Außerungen, welche bie Belebung ber Materie von der eingebornen Barme ableiten ober Die Seele und ben Geift mit einem Alammden, einem

warmen Hauch, einem Lichte vergleichen, ober in irgend einer Weise die Berbindung des Geistes oder der Seele mit dem groben Leibe durch eine feinere Materie vermitteln wollen, aber dies immer nur können, indem sie von dem Unkörperlichen die Borstellung eines Körperlichen sich machen.

Doch ber Richtung ber Gebanten, welche alles Ertennen und alles Sein auf die Natur, auf die Methode ber Erfahrung, ja auf bas Sinnliche gurudführen wollte, hielt fich eine andere zur Seite. Die Lehre von ben angebornen Begriffen wurde noch von den Platonikern vertreten und von den Ariftotelikern war fie noch nicht aufgegeben. Reben ber Methobe bes Auffteigens vom Befonbern jum Allgemeinen nahmen noch fo bebeutenbe Lehrer wie Cafalpinus, Zabarella und Rizolius auch bie entgegengesette Methode des Absteigens vom Allgemeinen jum Besondern an und bagegen, bag mit bem Besondern gugleich bas Allgemeine erfannt werbe, wie Zabarella behauptete, hatte nicht einmal Cremoninus etwas einzuwen-Die, welche ber Naturforschung fich zugewendet ben. hatten, waren doch über ihre Methode noch feinesweges ficher. Reben bem Natürlichen hielt man auch bas Übernatürliche in Ehren; felbft fo entschiedene Phyfiter, wie Telefius, Cafalpinus, Belmont, mochten es nicht aufgeben, wenn fie es auch fur feinen Gegenstand ber philofophischen Forschung bielten. Wenn die Berbindung unferes Beiftes mit bem Körper unfer ganges Wefen an bas Rorperliche beranzuziehen ichien, fo ichien nicht weniger unsere Bermanbichaft mit Gott une bes Göttlichen theilhaftig zu machen. Diefe Burbe bes Menfchen, welche

man behaupten zu muffen glaubte, ichien ibn zu befähigen felbft Gott ju schauen; um wie viel mehr mußte fie es möglich machen, bag er in fich bie Ibeen ber Dinge fande und bas Innere ber Dinge burchschaute. Go lange man im Meniden bas Ebenbild Gottes fab, fonnte man ihm auch zutrauen, daß er in anderem Wege als burch seine finnliche Empfindung jur Erfenntnig gelange. fam bingu, bag bie überzeugung febr allgemein verbreitet war, daß bie Einbeit ber Welt in ihrem Principe, bas Spftem aller Dinge und aller Begriffe von uns erfannt werben muffe und bag unfere Bernunft nach biefer Erfenntnig ftrebend auch bas Bermogen ju ihr uns beglau-Richt allein bie Platonifer und Theosophen, auch bie Peripatetifer und Physiter maren hiervon erfüllt und felbft bie Steptifer mochten nicht leugnen, baß alles in allem fei und in allem erfannt werben muffe, bag ber Busammenhang aller Ursachen, bie Sympathie aller Dinge uns aufforbere febes Gingelne in feiner Gemeinschaft mit bem Gangen zu benfen. Wir haben gefebn, daß noch Sandez biefe Ansicht ale eine allgemein zugeftanbene ansab.

Aber es ift auch nicht zu verkennen, daß die Überzeusgung von der hohen Burbe des Menschen im Sinken begriffen war. Mit wie lebhaften Farben hatte im Anfang unserer Periode Pico die Hoheit des Menschen geschildert; wie er frei sei von seder Besonderheit der Natur und zu allem sich machen könne. Wenn Nicolaus Eusanus auch eingestand, daß alles in der Welt durch Besonderheiten contrahirt sei, so stand ihm dabei doch sein Satz zur Seite, daß alles in allem sei, und die Macht Gottes in

feinen Geschöpfen bas Sochfte zu verwirklichen hatte er fich nicht entreißen laffen. Wie großen Rachbruck auch bie Theosophen auf die Eigenthumlichfeit ber Dinge legten, fo erblidten fie boch in ihr etwas Bunberbares, eine myftische Bemeinschaft mit Gott, und bie Lehre von ber fleinen Welt im Menschen, welche alles in fich barzuftel-Ten und ju umfaffen beftimmt fei, galt ihnen, wie faft allen Philosophen biefer erften Entwidlung, als ein allgemeiner Glaubensartifel. Der Rachhall biefer Gebanfen ift nun freilich auch am Ende unseres Abschnitts noch Weigel vertheibigte noch mit fester nicht verflungen. überzeugung bie Allmacht Gottes in feinen vernünftigen Geschöpfen; wenn bie mabren Substanzen ber Welt auch im Augern verschieben finb, fo ift boch im innern Wefen alles basselbe und im einzelnen Sein liegt teine Beschränfung, weil jedes ohne ben übrigen Dingen etwas zu rauben bas Bange in fich umfaffen fann. batte wohl die Meinung biefes unscheinbaren und in Dupfelheit verhüllten Theosophen zu bedeuten gehabt gegen bie Behauptungen so vieler anderen berühmtern Philoso-Behauptete boch ein anderer Theosoph, Belmont, phen. daß die Creatur als solche unvollfommen sein mußte, und hierin hatte er unftreitig eine weit verbreitete Das nung für fich. 3war behauptete noch Bruno die Bollfommenheit ber Welt und jedes einzelnen Dinges in ihr, weil Gott nichts unvollfommenes hervorbringen fonne; aber er mußte auch feine Befdrantungen bingufegen; in jebem Geschöpfe ift zwar alles, aber nicht, wie in Gott, zusammen und in ewiger Einheit; sondern nur nach einander und in beständigem Rampfe ber Gegenfage mache Gefch. b. Philof. X.

fen alle Bolltommenheiten einem feben Dinge gu. 3mar wollte auch Cafalpinus unfere hoffnungen auf ein unfterbliches Leben und auf ein reines Dafein ber vernunftigen Seele in ber Welt nicht aufgeben; aber bag ein foldes bnrch unsere eigene freie Thatigfeit gewonnen werben fonnte, vermochte er nicht einzusehn; ein Raturproceß, ber Tod, follte es berbeiführen und dabei boch eine Bereinigung ber Seele mit ber reinen Materie blei-Der Annahme, daß die Geschöpfe ber Welt unvollfommen fein und bleiben mußten, ftanben febr allgemein verbreitete Anfichten gur Seite. Kur fie sprach die Lebre von der Rothwendigfeit ber i Brabunterschiebe in ber Belt, bie Lehre vom Sunbenfall, einem Grunbe nicht allein, fonbern auch einem Beichen ber Unvollfommenheit ber gefallenen Geschöpfe, nicht minber bie Lehre von ber Rothwenbigfeit ber Gegenfage und ihres Rampfes unter einander in einem beständigen Werben. Je mehr man ber Erfahrung ber weltlichen Dinge fich zuwandte, um fo weniger konnte man bem Glauben ber Bernunft an bie Bollfommenheit ihrer Bestimmung vertrauen. Das forperlice Dafein ichien als eine nothwendige Schranke mit bem Dasein ber Bernunft in ber Belt verbunden zu Schon Pomponatius hatte hierauf in Bezug auf ben Menfchen verwiesen; mit immer größerer Dacht brangen bie fpatern Peripatetifer barauf, bag bies für alle Dinge ber Welt gelte. Da traten die Zweifel gegen die Lebre vom Mifrofosmus immer ftarfer bervor. Wenn auch Charron in unserer Seele ein verfürztes Bild ber Natur fieht, auf eine vollständige Entwicklung besfelben in unferm Biffen hat er die hoffnung aufgegeben; er sindet, daß der Mensch eine praktische Weisheit suchen soll, weil die Wissenschaft seine Kräfte übersteigt. Wenn auch Sanchez nicht leugnen mag, daß wahres Wissen nur in der Erkenntniß des Zusammenhangs aller Dinge gewonnen werden könnte, so kann er doch nicht begreisen, daß in der besondern Form des Menschen alle Formen der Dinge sich darstellen sollten. Er giebt daher das Wissen in seiner Bollsommenheit auf. Die Philologen, welche der Rhetorit geneigter waren als der Logif, hatten schon lange daram gewöhnt für die Menschen, welche wie die Nachteulen das volle Licht der Wahrheit nur blendet, nur einen Schein der Wahrheit, nur eine Wahrsschlichkeit in Anspruch zu nehmen.

Doch hatte man in biesen Zeiten bem Gebanken nicht Raum geben mogen, bag alles in biefer Welt nur ein Spiel ber leblosen und bewußtlos wirtsamen Materie Bielmehr die, welche ber Materie bas größte lob zollten, wie Bruno, gingen nur barauf aus fie mit Leben auszuftatten und an die mit Bernunft wirkende Form Uberall find wir in biefem Zeitraum auf beranzuzieben. ben Gebanken geftogen, bag leben burch bie gange Belt fich verbreite, und in biefem Gebanten lag etwas, was von bem ausschließlichen Wege einer bem Empirismus und Sensualismus, bem Materialismus und Dechanismus fic zuneigenden Naturforschung gurudhalten mußte. Denn in ber Erfahrung lag eine allgemeine Berbreitung bes lebens nicht vor und in bem leben ber Dinge fuchte man eine ursprüngliche Thatigfeit berfelben. Nur finden wir freilich, bag auch biefe Lebre von ber allgemeinen Belebung und Beseelung ber Natur und von ber in ihr

Digitized by Google

berrichenben Bernunft von ihrer ursprünglichen Kraft nachgelaffen batte und ju Befdranfungen ihrer Allgemeinheit getommen war. Nicolaus Cufanus und die Platonifer hatten fie zu verbreiten gewußt; ben erften Theosophen war sie Mittelpuntt ihrer Lehre gewesen; auch bei ben Deutschen Theosophen erhielt fie fich fortwarenb. bachte fich bie Natur noch in einer gang ibealiftischen Beise und wenn auch Bohme Geiftiges und Rorperliches in einander mischte, so fonnte bod bas verflarte Licht, in welchem ibm alles ericbien, für einen Bertreter berfelben Dentweise gelten. Aber wir haben auch nicht unbemerft laffen fonnen, daß bie theosophischen Lehren in ihrer volfsthumlichen Geftalt allmälig von ihrem Einfluß verloren hatten, und in der gelehrten form, welche fie bei helmont und fludd annahmen, wurde icon ber Erfahrung und bem forperlichen Dafein viel größeres Bewicht beigelegt. Konnte boch Belmont fich nicht verleugnen, bag zwar bas Ratürliche von innen, bas Runftliche aber von außen gebilbet werbe, und wenn er auch feinen natürlichen Principien, ben Fermenten und Samen, eine innerlich bilbenbe Rraft jufprach, fo follte fie boch an eine materielle Grundlage gebunden fein und nur ein bumpfer Naturtrieb war es, was er ihnen als wirfende Rraft beilegen fonnte. Noch entschiedener manbte fich die einflugreiche Schule ber Peripatetifer ben Meinungen gu, welche bas Seelenartige und Berftanbige nur in einem beschränkten Kreise ber Welt zulaffen wollten. Die Lehre bes Cafalpinus, bag obgleich alles in ber Welt belebt fei, boch nicht alles Seele habe, bezeichnet hierin einen beutlichen Wendepunft. Rur in ben herschenden Theilen

ber Welt glaubte man Seele annehmen gu burfen, noch weniger aber ichien ber Berftand in ber Welt verbreitet ju fein. Wenn man nun bebenft, wie febr bagegen bie Lehren im Borfdreiten waren, bag alles an bie Materie fic anfoliegen muffe, bag bie Seele ober ber Beift nur ein feinerer Körper fei, daß bie materiellen Dinge in ber'finnlichen Empfindung ihrer felbft lebend nur nach Selbsterhaltung ftrebten und ibr weltlicher Berftanb nur in ber Sammlung und Berwandlung ihrer Empfindungen bestehe, so burfte man wohl bie Beforgniß für gegründet halten, daß diese Richtung ber Lehre über die porber bezeichnete balb bas übergewicht gewinnen wurbe. Man füge bann noch bingu, bag bie Lehren von ber 3bee, von bem allgemeinen leben ber Welt, von bem Mifrofosmus und mas fonft im Befichtstreile ber Platonischen Soule und ber Theosophen liegt, mit Aberglauben fic vergefellschaftet und mehr in einem fühnen Fluge ber Phantafie, als in methodischer Beise fich begrundet hatten. Je mehr nun ber Aberglaube fant, je ftarter bagegen bas Streben nach methobischer Erforschung ber Dinge hervortrat, um fo weniger war bie hoffnung vorhanden, bag jene Lehren gegen ibre machtigen Gegner fich wurden behaupten fonnen. Sollten fie es bennoch unternehmen, fo mußten fie unftreitig nach festern Grunbfagen fich umfebn und in einer methobischern Beife fich zu begrunden Und hierzu war benn auch ein Anfang gemacht lucen. worben.

Sehr allgemein wurde ber Sat anerkannt und von Agrippa, von Charron, von Campanella ausbrücklich ausgesprochen, baß Gott wahrhaft sei und uns nicht

täuschen tonne. Er fonnte als ber Ausbrud ber liberzeugung gelten, bag wir allen nothwendigen Grundfagen unferer Bernunft vertrauen burften. Bas aber für Grundfage unserer Bernunft man nothwendig anzuerkennen habe, barüber berichte Streit; bei ber Reigung für ben Empirismus und Sensualismus tauchten bie Meinungen auf, bag Gott in weltlicher Beise nur burch bie Sinne fich offenbare und wir nur bem einen Grundsage ju vertrauen batten, bag bie finnlichen Erscheinungen uns nicht tausch-Mit bem Senfualismus machte auch ber Materiaten. lismus fich geltend und es ichien vielen, als wurde burch bie Sinne nur Die Bahrheit ber Körperwelt uns beglaubigt. Dagegen wußte fic aber boch eine andere Betrachtungsweise zu behaupten. Ficinus batte von Proculus gelernt auf bie refferive Thatigfeit ber Seele gu achten. Der Körper bewegt fich nicht; theilbare Dinge können von einem ihrer Theile auf ben andern wirken; bies ift aber feine reflexive Thatigkeit; bie Seele bagegen, ein untheilbarce Wefen, wirft auf fich felbft gurud. Die Berudsichtigung biefer reflexiven Thatigfeit mußte ben Platonis fern und Theosophen am Bergen liegen. Nur unter ihrer Boraussetzung ließ fich die Rudfehr, die Reflexion ber Dinge auf ihr Princip, bie lebendige Entwicklung eines jeben Samens aus fich felbft behaupten. Die refleripe Thatigfeit im Innern bes thatigen Dinges felbft ichien biefer Betrachtungsweise viel begreiflicher als bie tranfitive Thatigfeit, welche aus bem Innern bes thatigen Dinges heraus auf ein anderes übergeht, und wenn Agrippa biese als ein wunderbares Werf betrachtete und forberte, fo tann bies als eine erfte Anregung bes 3meis

fele angefebn werben, welchen fpatere Beiten gegen bie ursachliche Berbindung ber Dinge unter einander erhoben. In bemfelben Sinn fprach Paracelfus ben Grundfag aus, bag alles nur von innen aus fich entwickle, und Weigel bilbete ihn zu ber ibealiftischen Anficht aus, bag alles Leben und Wefen ber Dinge nur im Innern berfelben murzele und felbst die finnliche Empfindung nur als eine innere Entwidlung bes empfindenden Befens zu betrachten fei. Un ben Bug folder Gebanten ichließt auch bie Lehre von ber Tragbeit bes Korpers fic an, welche in Gegenfat gegen die Thatigfeit ber Seele von Ficinus an bis zu Campanella mit immer ftarferen Folgerungen behauptet wurde. Schon Agrippa und Patritius hatten baraus geschlossen, bag ber Rorper ale unwirksam angesehn werben muffe; Telefius hatte es jum Grundsage seiner Raturlebre gemacht, daß die Materie und auch die Rrafte ber Natur unveränderlich waren und Cafalpinus war fogar zu ber Folgerung gefommen, bag bie Natur nur als ein Princip bes Leibens betrachtet werben burfe. Unbeftreitbar ichien baraus hervorzugehn, bag wenn Bewegung und Thatigfeit in ber Welt fein follten, fie von einem rein materiellen Dafein nicht ausgehn fonnten, bag wenn eine fortidreitenbe, auf einen 3med gerichtete Entwidlung anzunehmen mare, noch andere ale bie naturlichen Krafte in Bewegung gefett werden mußten. Daber finden wir auch die Peripatetifer bereit die bewegende und die Zwedursache noch immer von ber materiellen Welt zu unterfceiben, wie wenig fie auch ein materienlofes Dafein in ber Welt zugeben wollten. Wie wenig nun auch biese Lebren frei pon Voraussegungen maren, welche ju be-

ftreiten man nicht verfehlte, fo bot boch die Lehre von ber Trägheit bes Körpers einen Saltpunkt bar, welder nicht gestattete bie Nothwendigfeit bes Unterfciebes zwischen Korver und Seele außer Augen zu fegen. In Beziehung auf ihn schien es als allgemeiner Grundfat feftzusteben, daß ohne Sinn, ohne Empfindung feiner selbst tein Ding Princip einer Thatigfeit ober Berande rung werben wurde. In biesem Sinn legte selbst Tele fius ben thätigen Rraften in ber Natur Empfindung ibrer selbst bei. Man bemerkte nun aber auch, bag bie reflexive Thatigfeit ber Seele ihrer Natur nach auf bas reflectirende Wesen beschränkt bleibe. Eben bieraus gingen jene Lebren bes Agrippa von bem Bunberbaren in ber transitiven Thatigkeit, bes Paracelsus und Beigel's von der Entwicklung aller weltlichen Dinge nur in ihrem Innern hervor. In völliger Allgemeinheit sprach baber auch Casalpinus ben Sag aus, daß ber Berftand Gottes und ber weltlichen Dinge immer nur fich und feine eigenen Gebanten zu erfennen permöge und Cremoninus adgerte nicht ibm bierin beiaustimmen. Diese Erfeuntniß feiner felbft, wie beschränkt fie auch fein möchte, galt nun für bas uns junachft liegenbe, für bas wichtigfte Fundament unserer Erfenntnig. Montaigne und Charron boben fie bervor als Anfangspunkt unserer Beisbeit. Wenn auch Sanchez zweifelte, ob wir einen bestimmten Begriff von unserer Seele uns machen fonnten, fo war es ihm boch unbebenflich gewiß, bag bie Erscheinungen unferes Innern uns näher lägen, als alle Erfenntniffe bes Außern, daß von der Erfenntnig unser selbst alle Untersuchung ausgehn muffe. Eben fo fprach es Weigel

nach dem Borgange des Paracelsus aus, daß wir in uns alle Wahrheit finden müßten und alles Lernen nichts ans ders sein könnte als sich selbst erkennen. Wenn wir diese Reihe übereinstimmender Aussagen übersehn, so werden wir es nicht als einen vereinzelten Einfall des Campanella, sondern als eine Frucht der Zeiten erkennen, daß er den alten Sas des Augustinus, ich denke, also bin ich, als den obersten, sedem Zweisel enthobenen Grundsat der Philosophie ausstellte.

Es war nun aber nicht bie unbeschränfte Bernunft, welcher man vertraute, fonbern ber beschräntte Stanbpunft unferer bentenden Seele follte bie fichere Brundlage für unfere wiffenschaftlichen Unterfuchungen abgeben. Die bentende Seele ober ben individuellen Geift hatte man in feinen Beschränfungen fennen gelernt; Soranten ftanden ihm in ber unenblichen und in bas Unenbliche theilbaren Welt ber Rörper entgegen. Gegensat zwischen beiben hatte man immer fester in bas Auge gu faffen begonnen. Bom Rorper hatte icon Ficinus bemertt, bag bie Ausbehnung im Raume feine unterscheibenbe Eigenschaft sei. Patritius wieberholte bies; bie Peripatetifer, Cafalpinus, Zabarella, Cremoninus stimmten bei. Es war gur berrichenben Dentweise geworben, bag alles, was in ber Belt fein Dafein in ber Bechselwirfung ber Dinge bethätige, im Raum feine Ausbehnung haben muffe. Unter biefen Dingen bielt es idwer ber Seele ihre Stellung zu ermitteln. Mur fo viel schien gewiß, daß fie bentend in fich ihr Sein und Leben habe. Diesen Gegenfat zwischen Rorper und Geift brudte Eremoninus am bestimmteften aus, indem er bem

Rorper bie Ausbehnung, bem Beifte bas Denten als Gigenschaft beilegte. Dit ber Ausbehnung aber fommt bem Korper Theilbarkeit ju; bem Beift bagegen, welcher nur in sich benkt, wird Untheilbarkeit zugeschrieben; er wird als Individuum gedacht. Schon Ficinus hatte bies bervorgehoben; immer ftarter aber war man hierauf hingetrieben worben, je mehr man bie Natur bes Busammengesetten zu bedenten anfing und bavon fich überzeugte, bag man nun auch nach untheilbaren Beftanbtheilen bes Bufammengefesten fuchen muffe. Mit ber Ginfacbeit ber alten Elemente fonnte man fich nicht mehr aufrieben geben. Die Lehre von forperlichen Atomen im Sinn ber Alten tauchte wohl wieder auf, aber bis jest ohne wiffenschaftlichen Nachhalt zu finden. Dagegen bie Theosophen beriefen fich in ihrer Naturlehre auf bie Samen als auf bie einfachen Rrafte in ber Natur und helmont fprach es aus, bag bie Fermente, bie Grundlagen ber Samen, als burdaus untheilbar angesehn werben mußten. Rac dems selben Ziele ftrebte bie Lebre bes Giordano Bruno von ben Monaben, welche bie untheilbaren, ihrem Begriffe nach bestimmten Ginheiten in ber Busammensegung ber manbelbaren forperlichen Ericeinung abgeben follten. Freilich biese Gebanken über bas Untheilbare in ber Welt waren nur wenig wiffenschaftlich festgestellt; fie schwanften noch barüber, ob die untheilbaren Elemente als forverlich ober als geiftig gebacht werben follten. Aber die Meinung neigte fich unftreitig ju bem lettern. Wenn Bruns feine Monaden auf Begriffe gurudführte, fo batte er babei wohl gewiß etwas Geistiges im Sinne. Die Fermente helmon'ts aber waren aus ber Lehre bes Paracelsus hervor gegangen, daß der Geift aus vielen Geistern zusammengesetz sei; seine Fermente betrachtete er nun wohl als physische Kräfte, aber erst durch ihre Zusammensetzung unter einem herschenden Archeus sollten sie körperliche Ausbehnung gewinnen. Und in ähnlicher Weise wollte auch Bruno den Unterschied zwischen Körper und Seele darauf zurücksühren, daß jener die Zusamssetzung der beherschten Monaden, diese die herschende Einheit in dieser Zusammensetzung sei. Noch entschiedener drang Cäsalpinus darauf, daß wir der Seele nur ein punktuelles Dasein beilegen dürsten und auch Helmont wendete dieser Annahme sich zu, indem er für nöthig hielt vom Archeus, der über viele Fermente sich ausbehnen müsse, die Seele zu unterscheiden.

Wir werben nun freilich in biefen Gebanken ber Beit noch nichts jum Abichluß Reifes erfennen; aber fie enthielten fruchtbare Reime für bie fünftige Untersuchung. Die spätere Philosophie ift auf fie gurudgefommen. ren Grund batten fie in bem Gegensage zwischen bem Rörperlichen und bem Geiftigen, welche als zwei burchaus verschiedene Arten von Substanzen angesehn wurden und boch im Menschen und in ber Welt miteinander in Berbindung ftebn follten. Das Problem, welches bierin liegt, trat mit immer ftarkerer Kraft bervor. Anfanas, als man bie Berbindung amifden Rorper und Beift noch mehr aus einem allgemeinen weltlichen Gefichtspunfte - betrachtete, wurde es zwar anerfannt, aber man bachte es leicht beseitigen zu konnen. Man hielt fich, wie Ficinus, wie Leonicus, an ben allgemeinen Gebanten, bag Grabunterschiebe in ber Welt nothig waren, bag awis

fchen bem Bewegten und bem unbeweglichen Princip ber-Bewegung ein Sichselbstbewegenbes, alfo eine reffectirenbe Seele, in ber Mitte liegen muffe. Je mehr aber bie Untersuchung auf bas Besondere einging und bei ber Frage bie besondere Natur bes Menfchen in bas Auge faßte, ber aus Körper und Geift zusammengesett boch eine einige Subftang sein follte, je mehr man babei ben volltommenen Gegenfat zwischen Rorper und Geift bebacte, um so weniger konnten folde allgemeine Unnabmen über bie Grade bes weltlichen Daseins als ausreis denb erscheinen. Die Unfichten ber Platonifer und ber Theolophen, daß die Seele als Mittleres zwischen Rorper und Geift ober ber Geift als Mittleres amifchen Rörder und Seele ben Busammenhang zwischen beiben Gliebern bes Gegenfages berftellen fonnte, mußten fich um fo mehr ale ungenugend erweisen, je geneigter man war in bem vermittelnben Gliebe felbft nur einen feinen Rörper zu erkennen. Schon hatte Patritius es ausgesproden, bag ber trage Rorper, welcher für fich keine Thatigfeit bat, auf ben Geift nicht wirfen tonne, icon batte er barauf gebrungen, daß ber Körper nur Körperliches berühren und nur burch Berührung, alfo auch nur auf Rörverliches wirfen fonne und Cremoninus und Campanella hatten biesem Sate beigestimmt. Rur als ein Ausfunftsmittel ber Berzweiflung fonnte man es ansebn, wenn Rizolius die Zusammensetzung des Menschen aus Leib und Seele als ein Quaficontinuum bezeichnete. Auch bie Annahme ber Peripatetifer, daß die Seele die Form bes organischen Körpers sei, wollte ben Peripatetifern felbft nicht mehr genügen. Babarella batte um bie Thatigkeiten ber Seele zu erklären zu ber Unterscheidung ber assischen von der informirenden Form seine Zuslucht nehmen müssen; Eremoninus war genöthigt gewesen um die Berbindung des Körpers mit der Seele sich vorstellbar zu machen zwischen beide das eingeborne Warme des körperlichen Temperaments einzuschieben. Solche Unterscheidungen konnten nur darauf hinweisen, daß hier ein Problem vorlag, welches seine Lösung noch erwartete und start genug angeregt war um zu immer neuen Verssuchen es zu lösen aufzusordern.

Bir baben eine Reibe von Gedanken angeführt, welche bie Grundlage für ben fpatern Bang ber neuern Philo-Mehr und mehr hatte fich bas Beburfsophie abaaben. niß geltend gemacht ber Erfahrung und ben Sinnen in unferer Erfenntnig ihr Recht widerfahren ju laffen; mehr und mehr hatte man einsehen gelernt, daß wir in unserm weltlichen leben von ber Ratur abhängig und an bie Bebingungen bes forperlichen Daseins gebunden find; aber ben Korderungen ber Bernunft, welche auf ein allgemeis nes und inneres Berftanbnig ber Dinge bringt, batte man boch nicht entsagen fonnen. Dem Drange nach 'Erweiterung unferer Erfahrung und nach finnlicher Befriebigung feste fich bas Bewußtsein entgegen, bag wir in uns unfern feften Saltpunft zu suchen hatten; bas Beburfniß ber Befinnung auf fich felbft wirtte ber Berftreuung entgegen, welche uns in bie Weite und unbeftimmte Maffe ber Erfahrungen verlodt; es führte auf ben Gebanken eines einfachen Mittelpunktes für unsere Beibe Richtungen in ber wiffenschaftlichen Korschungen. Untersuchung hatten sich noch nicht weber völlig abgeson-

bert, noch gegenseitig ausgeglichen, weil noch teine Siderheit über die einzuschlagende Methode berichte, wenn auch bas Streben nach einer folden immer beutlicher zu Tage getreten war. Bei biefer Lage ber Dinge mußte eine bualiftifche Anficht vorherichen, wenn auch bie Soffnung alles auf ein einiges Princip gurudführen gu fonnen, nicht aufgegeben war. Um wenigsten waren gewiß bie Theosophen bem Dualismus geneigt; aber wie üppig fciegen einem Bohme, einem Fludd bie Gegenfage empor; wie zwingen fie die nothwendige Wurzel berfelben bis in Gott zu verfolgen. Benn helmont ben Frieden ber Natur, des vollfommenen Wertes Gottes, ju behaupten suchte, fo fonnte er boch bie Belt ber Denfchen, bie am Sündenfall und seinen Kolgen erfrankt find, biefem Frieden nicht anschließen und baber ftellen fich ihm bie Gebiete bes Natürlichen und bes Sittlichen, bes Philosophischen und des Theologischen wie zwei Wiffenschaften, bie feine Gemeinschaft unter fich haben, einander entgegen. Auch die Theologen batten wohl ein Intereffe baran alles unter ein Princip und unter die Fahne ber Rirche zu vereinigen, vor allen bie tatholischen. sehen es an ben hierarchischen Gebanken bes Campanella. Aber nicht allein die Klugbeit rieth ihnen die weltliche Dacht und Wiffenschaft ju iconen; fie konnten fich auch des Gedankens nicht erwehren, daß bie Natur und bas weltliche Leben ihre eigenen Gefete batten, welche bie Theologie weber erforschen, noch leiten konnte; ba überließen fie benn bie weltliche Wiffenschaft ihrem Lauf und wagten nur zu hoffen, daß er ben verborgenen Rathichlas gen Gottes fich fügen werbe. Und hatten nun wohl

bie protestantischen Theologen mehr zu leiften vermocht? Wir seben vielmehr, bag fie ben Ansichten bes Taurellus nicht widerstehen konnten; welcher die Natur ihren eigenen Befeten überließ und ihre Erforschung ber Philosophie anvertraute, warend bie Theologie nur bie Rathichlage Gottes über bie Menschen und bas Wert feiner Borfebung in ber Leitung biefes abgesonberten Bebietes, fo weit fie uns burch Offenbarung befannt geworben, ju In dieser Absonderung ber Philosoerforschen habe. phie und ber Theologie von einander liegt ber tieffte Grund bes Dualismus, welcher in biefer Zeit fich verbreitete. Auf bas bentlichfte sprachen ihn bie Peripatetifer aus, welche meinten in ber Philosophie nur porbringen ju fonnen unter ber Borausfegung, bag Gott unb Belt von Ewigfeit ber neben einander beständen, bag jener ber 3med biefer fei, welcher aber nie von uns erreicht wurde. Wenn nun auch bie Platonifer, ein Patrifius, ein Bruno, eine innigere Berbindung ber Belt mit Gott im Sinn trugen, in einer abnlichen Beife lie-Ben fie boch die Bereinigung beider ju feinem Ende toms men. Die Welt hatte man por fich, in ber Seele follte fie fich abbilden; aber auch bier glaubte man einen unüberwindlichen Unterschied ju ertennen. Denn die Welt erblickte man im Raume; man fab fie nur als Korperwelt an, welcher bie innere Welt ber Seele, bie Belt bes Denfens, als ein burchaus Berfchiebenes fich entge-Wie Theologie und Philosophie sich von einander abgefondert hatten, wie Gott und Welt neben einander getreten maren, ohne bag man über ihr Berhaltniß eine Entscheibung gefunden batte, wie man ben Streit

bet Gegensäge in ber Welt zu verewigen geneigt war, so bot nun dieser Gegensatz zwischen Körperwelt und Geisterwelt das allgemeinste Problem für die Untersuchung dar. Ein solcher Dualismus konnte denn freilich nicht befriedigen; man konnte sich durch ihn nur aufgefordert fühlen sestere Grundsätze und Methoden für das wissenschaftliche Denken zu suchen und den Übergang hierzu mußte der Zweisel machen, welchen wir in verschiedenen Gestalten an dem Ende unseres Zeitabschnitts hervorbrechen sehen, so wie er schon lange im Berlauf desselben sich genährt hatte.

Mur die wichtigsten Puntte haben wir bier gusammengestellt, welche in bem abgelaufenen Zeitraume gur Sprache gefommen waren um für bie fpatere Forschung bie allgemeinften Unregungen abzugeben. Noch andere Gedanfen batten wir ermabnen fonnen, bie focialiftifche Denfweise, welche Morus angeregt, welche Campanella fortgeführt batte, die Lehre vom Staatsvertrage, welche wir bei Mas riana in ihren erften Reimen bemerft haben, bie Anfichten, welche Montaigne und Charron über die Erziehung in Anschluß an bie Ratur ausgesprochen batten. Wir werben biefe und andere vereinzelte Gebanten ahnlicher Art nicht übersehn dürfen, eben so wenig als die tiefern, mehr auf bie Einheit ber Wiffenschaft vorbringenden Bestrebungen, welche wir bei einem Nicolaus Cufanus, bei ben Plato: nifern und bei den Theosophen gefunden haben. Auch fie weisen auf bie Bufunft bin. Aber wenn jene boch nur ale vereinzelte Bestrebungen untergeordneter Art ans gesehn werben fonnen, so trat bagegen bas theosophische Element in der Dentweise bieser Zeit nur als eine phan-

taftifche Ahnbung eines höhern Busammenhaugs ber Dinge und ber Wiffenschaften auf, welche erft in weiterer Ferne eine wiffenschaftliche Form gewinnen follte. Bunachft batte sich bas Bestreben immer mehr auf eine fagliche, ber Anicauung jugangliche Ertenntnig gerichtet. Der Aweifel trieb bagu an eine fichere Methobe für biefe Erkenntnig' ju fuchen; man wollte lieber wenig, aber ficher bas Ginzelne, bas Bunachftliegende wiffen, als mit bochfliegenden und weiten, aber nur in unbestimmter Gestaltung gerrinnenden Gebanken fic anschwellen. Dabei konnten bie Gebanten bes Cufaners, ber Platonifer, ber Theosophen nur in ben hintergrund gurudtreten, weil man nur wenig fein Augenmert barauf richtete, bag für bie Biffenschaft die Erkenntnig bes Allgemeinen, das Streben nach bem letten Grunbe und nach bem letten 3wed eben so sider, nabe liegend und nothwendig ift, als bie Handgreiflichkeit bes Ginzelnen. Daber Bestreben ber tiefern Denter bes von uns geschilberten Zeitraums von weniger unmittelbarer Rachwirfung gewesen, als ber Dualismus, welcher an bie einzelnen Bestalten ber Körperwelt und an bas unmittelbare Bewußtsein unseres 3ch fich festhielt, und es war viel spätern Zeiten porbehalten bas Recht ber Philosophie an ben Bedanken ber Einheit aller Wiffenschaften zu vertheibigen. Es moge uns vergonnt fein bies noch an einem besonbern Punft zu veranschaulichen. Der großartige Gebante bes Nicolaus von Cusa alle Gebiete bes Denfens vom Begriffe bes Wiffens aus einer Kritif zu unterwerfen ift gewiß nicht verloren gewesen, aber in wie unscheinbarer Beise hat er anfangs nachgewirft, bis er in Kant's Kris Gefch. b. Philof. X. 20

tit eine vollftanbigere Bertretung fanb. 3mei entgegengesette Puntte faßte er gusammen um bas Bange ju umschreiben, auf ber einen Seite bas Berlangen unferer Bernunft nach bem Wiffen und bie Aufgabe ber Wiffenschaft alles in allem zu benten, auf ber anbern Seite bie Roth. wendigkeit von uns felbft auszugehn und die Befdranttbeit des Allgemeinen in dem besondern Sein des benfenden Inbividuums. Beibe Seiten sprach ber Cufaner in allgemeinen Grundfagen aus, bie eine in bem Sage, baß überall alles in allem fei, bie andere in bem Sage bes Richtzuunterscheibenben, bag alles in jebem nur in besonderer und beschränfter Beife fei. Beibe Gase boren wir durch ben gangen Berlauf Diefer Zeiten nachflingen; aber immer mehr wird ber lettere vor bem erftern vorberichend, immer bringender werden wir auf bie Beschränftheit unseres Seins und unseres Erfennens binge wiesen. Befanntlich hat Leibnig beibe Gage in feine Philosophie aufgenommen; aber viel bestimmter und nachbrudlicher bringt er boch auf bie Nothwendigfeit ber Be fdranttheit für alle Gefcopfe und ber Sas bes Richtzuunterscheibenden ift in feinem Munde viel berühmter geworben, als ber Sag, bag in jeber Monade bie gange Welt sich abspiegele.

## Viertes Buch.

Bacon's Reform ber Philosophie und die ihr zunächst liegenden Zeiten.

## Erstes Kapitel.

Bacon's Reform ber Philosophie.

Bisber batten bie Englander nur einen geringern Antheil an den Entwicklungen der neuern Philosophie genommen. Auf ihren Soulen ftand die scholaftische Philosophie, namentlich die nominaliftische Logif, noch in vollem Anfebn; bie Platonische Philosophie, die alchimistische Theosophie hatten einen Eindruck bei ihnen gemacht; fie batten Theil genommen an ben Beftrebungen in ber Wiederherftellung ber Wiffenschaften; die Untersuchungen über bie Physif machten bei ihnen Fortschritte und trieben felbst zu allgemeinen Theorien über bie Ratur an; es waren aber bis ju Anfange bes 17. Jahrhunderts bei ihnen feine Berfuche hervorgetreten, welche an allgemeinem Ginfluß auf die philosophischen Bestrebungen ber neuern Bolfer mit ben Werfen ber Italiener, ber Deutschen und ber Frangosen fich batten meffen konnen. In bem Sin- und Serfluthen ber Reinungen batten fie fich jurudgehalten um auf einmal in ber Entscheidung ber Zeiten ihr Urtheil in die Wag-Mit Recht fieht man bie Reform ber scale zu legen. Philosophie, welche Bacon beabfichtigte und in Gang brachte, als bas Werf an, welches querft Epoche in ber Entwicklung ber neuern Philosophie gemacht hat.

Frang Bacon, ber zweite Sohn bes Nicolaus Bacon, welcher unter ber Ronigin Elisabeth bas Amt bes Großfiegelbewahrers lange Zeit und mit Ruhm verwaltet batte, wurde zu London am 22. Januar 1561 geboren. Bon einem frühreifen Berftande fab er icon ale Souler ber Cambridger Universität bie Bebrechen ber bishe= rigen Philosophie ein. Raum hatte er bie Universität verlaffen, ale er bei ben Geschäften ber Englischen Gefandticaft zu Paris verwandt wurde. Gin Jüngling von 19 Jahren entwarf er bier feine Bemerfungen über ben Buftand Europa's. In feiner Laufbahn als Staatsmann wurde er feboch burch ben Tob feines Baters unterbrochen, welcher für feinen jungern Sohn ju forgen versaumt hatte. Er mußte die Laufbahn eines Abvocaten ergreifen um fich felbft feinen Beg gu eröffnen. ein umfaffendes Studium ber Englischen Gefete und burch Beredtfamfeit, in welcher ihn unter feinen Canbeleuten feiner feiner Beitgenoffen au übertreffen fcien, zeichnete er sich in dieser Laufbahn aus, indem er zugleich in ben Biffenschaften fortarbeitete und von bem lebhaften Bewußtsein ihrer gegenwärtigen Gebrechen ju bem Plan ihrer völligen Umgeftaltung fich erhob. Roch gegen bas Ende feines lebens ermähnte er eine Jugenbidrift, welche er vor 40 Jahren unter bem Titel bie größte Geburt ber Zeit in bemfelben Sinn verfaßt batte, in welchem er burch fein ganges Leben ohne Rachlaß an ber großen Inftauration ber Wiffenschaften arbeitete 1). Die Babrbeit diefer Angabe ift nicht zu bezweifeln; seinen unab-

<sup>1)</sup> Epistola ad Fulgentium. In der Ausgabe feiner Berte von Mallet, welche ich citire, II p. 404.

lässigen in gleichmäßiger Richtung fortgefesten Fleig begeugen bie umfaffenben Arbeiten feiner Schriften. einem boben Ebrgeig erfüllt, legte er ben Werten seines Geiftes bie bochfte Bebeutung bei. Selbft feine Reben und feine Briefe wollte er nach bem Beispiele ber Alten aufbewahrt wiffen 1). Er boffte bie Alten zu übertreffen, weil bie gegenwärtige Zeit bem Alterthum weit vorausgeeilt fei burd Erfindungen und Entbedungen ber größten Art, burch die Buchbruderfunft, bie Entbedung ber neuen Welt, eine gereinigte Religion, eine lange Erfabrung: burch Krieden in Staat und Rirche begunftigt fiebt er ein neues Bluthenalter ber Wiffenschaft berannaben. Den Beschäftigungen mit ber Wiffenschaft bat er sein Leben gewidmet; er findet in ihnen seinen Beruf; er bezeichnet fic als einen Mann, welcher bem Gelehrtenftanbe angebort. Doch war fein Leben und fein Beift getheilt. Nicht allein feine Bedürfniffe, welche burch Pruntfucht übermäßig anwuchsen, sonbern auch fein Ehrgeiz gogen ibn zu ben öffentlichen Geschäften und ließen ibn Staats-Rach bem Tobe seines Baters war ihm ämter suchen. eine vornehme Berwandtschaft geblieben. Der berühmte und einflugreiche Lord Schatmeifter Burleigh war fein Dheim; beffen Sohn Robert Cecil ftrebte mit ihm im Staatsbienfte empor und hatte ihn fcnell überflügelt. Eine abnliche Laufbahn nach bem Beispiele seines Baters mußte ihn loden. Er wurde auch bald, in seinem 28. Jahre, unter die außerordentlichen Abvocaten der Krone und in ben Rath ber Konigin aufgenommen. 3m Un-

<sup>1)</sup> Letters 293 p. 737.

terhause verschafften ibm feine Beredtfamteit, fein Bis und feine gewinnenben, gefälligen Sitten einen bebeutenben Ginfluß. Aber ein getheilter Charafter, wie ber feinige, voll von Chrgeig, ber boch ohne Rraft großer Entschluffe war, tonnte fein Bertrauen erwerben. Opposition, welche er gegen bie Borichlage ber Rrone im Unterhause unterftust hatte, jog ihm die Ungnabe ber Ronigin gu. In feinen Briefen feben wir ihn fich bemutbig enticulbigen, in Unterwürfigfeit Beforberungen nachsuchen, bann wieber in Bormarfe gegen feine Berwandten ausbrechen, weil er von ihnen fich verlaffen fab. Da manbte er ihrer Gegenpartei fich au; in bem Ganfts linge ber Ronigin, bem Grafen Effex, ichien ihm ein neuer Gludsftern aufzugehn. Er unterftügte ibn mit feinen Rathichlagen, welche zeugen, wie wenig bebenflich er im Gebrauch ber Mittel war 1). Effer erwies fich gegen ihn als einen eifrigen und treuen Gonner, als einen großmuthigen Freund; aber bie Abneigung ber Ronigin gegen Bacon und bas Gewicht ber Gegenvartei fonnte er nicht überwinden. Die Unbesonnenheiten, ber Trop und bie Emporung bes foniglichen Gunftlings fturzten Bacon nur noch tiefer. Als Effer von feinem Berhangniß ereilt worben war, ba ließ fich Bacon bagu gebrauchen ben Prozeß gegen ihn einzuleiten und nach Effer's Sinrichtung auch noch bagu. burd eine öffentliche Schrift bas Berfahren gegen ihn ju rechtfertigen. Wenn feine Feinde beabsichtigten Bacon in ber öffentlichen Dei-

<sup>1)</sup> Seine Rathichlage find ichriftlich erhalten. Machiavell's Grundfage find zwar nicht ganz die feinigen; doch führt er fie ofter an und meint, daß in ihnen die Menichen geschildert werden, wie sie find.

nung berabzuseben, so tonnten fie bierzu tein geschickteres Mittel wählen. Für ben Berrath ber Freundschaft, welden man ihm vorwarf, tonnte eine Apologie feines Berfabrend, welche er später veröffentlichte, keine genügende Entschuldigung aufbringen. Unter ber Regierung Elifabeths blieb Bacon ohne Beforberung. Um so eifriger wandte er fich ber aufgebenben Sonne ju als Jacob I. den Thron bestieg. Bei biesem Könige empfal er sich burch feine Gelebrfamteit und feine Schriften und burch feine gewandte und fügfame Geschäftsführung. Nicht obne Sulfe unwurdiger Rante flieg er nun allmalig in Staatsamtern empor, besonders fonell, nachdem fein Better Robert Cecil geftorben war und er in bem Ganftlinge bes Ronigs Georg Billiers, ber jum Bergoge von Budingham erhoben murbe, einen neuen Gonner gefunden hatte. Im Sinn ber unbeschränften Monarchie war er ber eifrigfte Bertheibiger ber Borrechte ber Rrone. Die Belohnung für feine geschickten Dienste war bas Amt bes Großsiegelbewahrers, zu welchem balb die Wurben bes Lord Ranglers, bes Barons von Berulam und Bicegrafen von St. Alban gefügt wurden. Aber fo wie er fich als Wertzeug einer schwachen und willfürlichen Regierung hatte gebrauchen laffen, so wurde er auch von ihr aufgeopfert. Bacon war vier Jahre in ben bochften Amtern gewesen, als Jacob gezwungen wurde ein Parliament ausammengurufen. Da erhoben fich bie Beschwerben Die Rlagen erftredten fich nicht allein ber Gemeinen. auf Magregeln, fonbern auch auf Derfonen, Einer der Sauptangriffe murbe gegen bie Bestechlichfeit Bacon's Der große Jurift Englands, Ebuard Cofe, gerichtet.

welchen Bacon burd Rante von feinen boben Stellen verbrangt, ben ganglich gu beseitigen es ibm nicht an Willen, aber an Macht gefehlt batte, war fein hauptgegner. Die Gemeinen brachten gegen ihn eine Unterfudung im Oberhause zu Stande, welche bald von einigen Fällen zu einer immer größern Bahl fich anhäufte. Bacon jum Berbor geforbert wurde, erfchien er nicht und entschulbigte fich burch ben gangen Berlauf ber Berbandlung mit Rrantheit. Er hoffte, ber Ronig wurde bie Sache nieberschlagen; bann suchte er mit einem allgemeinen Geftandnig und ber Entfagung auf fein Amt abzutommen, fab fich aber boch gulett zu einem Geftandniffe im Einzelnen gezwungen, in welchem er fich in 28 Fällen für ber Bestechung schuldig befannte. Er wurde verurtheilt zu einer hoben Gelbftrafe, zur haft im Tower, fo lange es bem Ronig gefallen wurde; für immer wurde er für unfähig erflart ein öffentliches Umt zu befleiben ober im Parliament ju figen und aus bem Bereich bes Soflagers verbannt. Man hat Entschulbigungsgrunde für ben großen Denfer gesucht. Man meint, wenn er fic batte vertheibigen burfen, murbe feine Schulb geringer erscheinen; aber ber Ronig batte ibm bie Bertheibigung verboten um ihn fur Budingham, ben größern Berbrecher, buffen ju laffen; man meint, bie Berbrechen, welche ibm gur Laft gelegt murben, batten nur in ju großer Rachficht gegen Aber alles bies reicht nicht im Unterbediente bestanden. Beringften aus. Sein Befenninig, bag er fich felbft babe bestechen laffen, liegt in unzweideutigen Worten vor uns; bag ihm ju Gunften Budingham's Unrecht gefcheben sei, darüber findet fich feine Spur seiner Rlage.

Seine eigene Entschulbigung lautet gang anders; er habe nie im Rufe eines getzigen ober habfüchtigen Mannes geftanden; nie zu Gewaltmagregeln, sondern nur zu fanften Mitteln gerathen; er hoffe tein verborbenes, fein beftochenes Berg, teine Gewohnheit in Beftechlichkeit gu baben, wenn er auch gebrechlich fei und theilhaben follte an ben Misbrauchen ber Beit 1). Beftechlichkeit war ohne 3weifel baufiger zu feiner Beit als gegenwartig; auch bie Barte, welche er in einigen Fallen zeigte, muß man fich buten nach unfern fetigen Sitten ju beurtheilen; überhaupt murben wohl wenige feiner Berbrechen ober feiner politischen Runfte fein, welche nach ben gewöhnliden Grundfagen ber bamaligen Politifer fich nicht rechtfertigen ober in ein milberes Licht fegen ließen. es emport uns einen Dann in ibm ju feben, welcher in wiffenicaftlicher Sinfict fich felbftanbige Bahnen brach und bie Grunbfage ber Religion und ber Tugend im Munde führte, marend er in feinem öffentlichen Leben ber breitgetretenen Strafe bes Lafters folgte und icham= los fich erniedrigte um eine glanzende Rolle spielen ju fonnen 2). Seinen politischen Ehrgeig hatte er hart ge-

<sup>1)</sup> Lett. 253. An ben König. I hope I shall not be found to have the troubled fountain of a corrupt heart in a depraved habit of taking rewards to pervert justice, however I may be frail and partake of the abuses of the times.

<sup>2)</sup> Gegen die schwachen Entschuldigungen, mit welchen man Bascon's Character hat retten wollen, stechen die Urtheile sehr scharf ab, welche die neueste aussuhrliche Beschreibung seines Lebens enthält. J. Campell's Lives of the Lord Chancellors II p. 266 — 433. 3henen stimmt Macaulay in Edinburgh Review LXXXIII p. 311 sqq. bei. Aus der ersten Schrift suhre ich einige Stellen an, um zu zeis

buft; aber boch war er nicht geheilt worben. Die Reue, welche er über seine Berbrechen bekennt, läßt teine tiefe Erfenntniß berfelben ahnben. Nach feiner Berurtheilung wurde er von feiner haft im Tower fogleich und balb auch von feiner Gelbftrafe burch bie Gnabe bes Ronigs entbunden. Er bot biesem seine Dienste als Schriftsteller an, erhielt wieber Zutritt zu ihm und erwirfte zulest einen allgemeinen Erlaß feiner Strafe. Bon ber öffent lichen Schanbe, welche er auf fich gelaben hatte, feben wir ibn wenig berührt. Mehr brudten ibn bie Schulben, welche er burch verschwenberisches Leben auf fich gehäuft batte. Er ift unablaffig bemüht biefe Laften burch bie Gunft bes Ronigs und Budingham's fich zu erleichtern und seinen alten Einfluß bei ihnen wieder zu gewinnen. Entmuthigt zeigt er fich weber in seinen politischen Planen noch in ben gelehrten Arbeiten, welche er jest nicht mit größerm Gifer, aber mit größerer Duge wieber vor-Bon diefen erwartete er boch einen größern Ruhm als von feinem politischen Leben. Rur furz vor feinem Tobe scheint er politischen Planen entsagt zu haben, boch fdwerlich seiner Gitelfeit, ba er noch bie Bewahrung feiner Briefe empfal, bie am ftartften von feiner Schanbe

gen, baß auch Engländer ihren berühmten Landsmann nur noch struger beurtheilen als ich. P. 424. He had no moral courage and no power of self-sacrifice or self-denial. P. 428. He was without steady attachments as well as aversions, — — regardless of friendship or gratitude, he was governed by a selfish view of his own interest. P. 432. To gain professional advancement, official station and political power, there was no baseness to which he was not ready to submit and hardly any crime which he would not have been willing to perpetrate.

zeugen. Durch unvorsichtige Berfuche beschleunigte er 1626 feinen Tob.

über ben getheilten und schwachen Charatter Bacon's tann man nicht in 3weifel fein. In einem Briefe an Thomas Boblep gesteht er ben großen Irrthum seines lebens , bag er burch innern Beruf zu ben Biffenschaften gezogen in bie Gefcafte bes öffentlichen Lebens fich geworfen habe, bei welchen fein Geift nicht war 1). Richt ohne Erquer fann man bemerten, bag er biefe Untreue gegen feinen Beruf einem Belebrten bekennt obne bie Starte in fich au finben fie zu befiegen. Sein Bekenntnig ift auf ber Bunge, aber nicht in seinem Bergen. Ehrgeiz und Eitelfeit waren die berichenden Leibenschaften biefes Mannes, welcher febr weise Lehren auf ben Lippen führte, marend er ben Thorbeiten ber Welt fronte, von ihnen ju ben niebrigften Borten, ju verbrecherischen Thaten fich fortreißen ließ. 'So eitel waren seine Bebanten, bag er bas Schimpfliche seines Lebens nicht fühlte. Seine Seele ift zur Milde geneigt, aber er läßt fich ju ben barteften Dagregeln gebrauchen; ohne Anhanglichfeit an Personen ober an fein Bolt fucht er nur feinen Glang, einen Glang in ben nichtigften Dingen. Seinen Worten ift nicht gu trauen, taum wenn er im Namen ber Wiffenschaft zu sprechen scheint. Für die Kirche England's giebt er seine

<sup>1)</sup> Lett. 77. I do confess, since I was of any understanding, my mind hath in effect been absent from that I have done. — Knowing my self by inward calling to be fitter to hold a book than to play a part, I have led my life in civil causes, for which I was not very fit by nature and more unfit by the preoccupation of my mind.

Liebe ju erfennen, wie für ben driftlichen Glauben; aber feine Liebe jum Chriftenthum wird febr verbachtig, wenn man feine driftlichen Paraboren lieft 1). Bu feinen Gunften burfen wir wohl annehmen, bag biefes Bertchen nur ein unreifer Ausbruch eines fpater unterbrudten 3meis fels fei, weil er fonft ein vollenbeter Beuchler ohne 3wed, felbft in ben vertraulichften Außerungen, felbft in ben Spielen seines Beiftes gewesen sein mußte 2). nen Thaten, seinen Werfen fann man trauen. zeugen eine aufrichtige Liebe zur Raturwiffenschaft, welche mit seinem Talente und seinem Ruhme verwachsen ift. Bei allen feinen Staatsgeschäften, bei feinen Arbeiten für bie Beschichte England's, die Berichte und die Berbefferung bes Gerichtswesens bat er noch Beit gefunden bie umfaffendften Sammlungen und Entwürfe für bie Phyfit zu unternehmen und auszuführen. Sein neues Organon hat er wohl zwölfmal umgearbeitet. Wir fonnen nicht baran zweifeln, bag bei biefen Arbeiten fein Beift und seine Liebe gegenwärtig war. Da war er mit großen Planen und weiten Aussichten beschäftigt. Aber wir suden babei vergeblich nach einer tiefern Erregung feiner Seele. Das Außere und bie Beite ber Naturerscheinun-

<sup>1)</sup> Die ohristian paradoxes erschienen nach seinem Tobe 1645; sie stellen die scheindaren Widersprüche des christlichen Glaubens im greusten Lichte dar. Daß er diese absichtlich gehäusten und unversdauten Widersprüche mit dem credo, quia absurdum est (de augm. scient. IX, 1 p. 263) niedergeschlagen habe, ist nicht glaublich. Die Echteit der paradoxes ist doch ohne Grund bezweiselt worden.

<sup>2)</sup> Man vergleiche fein Glaubensbetenntniß, feine Gebetformeln, feine überfegung ber Pfalmen.

gen ziehen seinen Blick an; aber er kann sich nicht zusamsmennehmen; er ist in Gefar über bas Außere sich selbst zu verlieren. Die Wahrheit lockt ihn; aber es lockt ihn nicht minder ber Schein.

Unstreitig hat hierauf seine Ansicht von ber Wahrheit, welche er erforschen wollte, ben ftartften Ginfluß ausgeubt und wir konnen es baber nicht unterlaffen, bier fogleich feine Außerungen über biefen Punft zu erwähnen, welche freilich eben so schwankend finb, wie feine Sandlungsweise uns als unzuverlässig erschien. Er giebt uns öfters ju erkennen, daß die Wiffenschaft nicht bes Rugens wegen gesucht werben follte; auch Glanz und Ruhm follen bei ihr unbeachtet bleiben 1); er erinnert uns daran, daß Berftand und Wille, Babres und Gutes jufammengeboren 2) und so mochte er bie unbedingte Burbe ber Bifsenschaft zu vertheibigen scheinen. Aber er bat boch an ber falfchen Philosophie ber frühern Zeiten auch bies ausjusegen, daß sie für das Leben der Menschen feine Frucht getragen habe, und forbert von ber Wiffenschaft, daß fie feine muffige Forfdung fei; fie foll jum Gebrauch und jur Sandlung führen, nicht allein Erfenntniß, fondern auch Macht über die Natur gewähren 5; biefe beiben icheinen ihm ausammengufallen 1), und er fest nun ohne Bebenken ben 3wed ber Wiffenschaften nicht in bie Erfenntniß, sonbern barin, bag fie bas menschliche Leben

<sup>1)</sup> De dign. et augm. scient. I p. 45; VII, 1 p. 196; org. nov. I, 119.

<sup>2)</sup> De dign. et augm. sc. V, 1.

<sup>3)</sup> Ib. 11 praef. p. 62; inst. magna p. 18.

<sup>4)</sup> Inst. magna p. 19; nov. org. 1, 3.

mit neuen Erfindungen und Sulfsmitteln bereichern 1). Aus einer Bergleichung feiner nicht febr genauen und nicht fehr gleichmäßigen Außerungen wird man gewahr, bag es ihm wenigstens eben fo fehr auf bas Rügliche als auf bas Bahre in ber Biffenschaft antommt. Gegen ben Ariftoteles bemerft er, bag nur Gott und ben Engeln bas befcaulice Leben und bie Wiffenschaft gufommen; ber Menfc bagegen fei auf bas gemeinnütige Leben ange-Daber empfielt er uns auch Demuth und eis wiesen 2). nen bescheibenen Zweifel 5) und es beruhn bierauf feine Angerungen, welche Verehrung für bie Religion jur Schan Die Erfenntnig bes Menschen foll burch Religion beschränkt und auf Rugen und Sandlung bezogen werben 4). Unfer Wiffen ift nur unvolltommen; es beruht auf einem Leiben unferes Geiftes burch ben Sinn; anbers freilich ift es im Stande ber Glorie, aber ibn tonnen wir nur hoffen; jest find wir auf ben Glauben angewiesen, welcher beffer ift als unfer gegenwärtiges Biffen, weil er uns mit Gott in Berbindung fest; ba follen wir unsere Bernunft unterwerfen und je abgeschmad ter und unglaublicher une etwas erfcheint, um fo mehr follen wir es glauben 5). Den Atheismus verwirft Ba-

<sup>1)</sup> Nov. org. 1, 81. Meta autem scientiarum vera et legitima non alia est, quam ut dotetur vita humana novis inventis et copiis.

<sup>2)</sup> De dign. et augm. sc. VII, 1 p. 198.

<sup>3)</sup> Inst. magna p. 10; nov. org. I, 66.

<sup>4)</sup> Of the interpretation of nature p. 72. All knowledge is to be limited by religion and to be referred to use and action.

<sup>5)</sup> lb. p. 72 sq.; de dign. et augm. sc. IX, 1 p. 263. Quanto igitur mysterium aliquod divinum fuerit magis absonum

con, weil er ber Burbe bes Menfchen zu nabe trete: benn er leugne bie Berwandtschaft bes menschlichen Beiftes mit Gott, burch welche allein boch ber Menfc über die Thiere und über fich felbft erhoben werbe. fem Sinn fett er nun auch unfer fittliches Streben, weldes auf unsere Abnlichfeit mit Gott gebe, viel bober als unser Streben nach Erkenntnig und treibt uns an unser Seil, unfere verlorene Unschuld burch bie Religion zu suchen, fo wie wir unsere verlorene herrschaft über bie Ratur burch Kunft und Wiffenschaft wiederzugewinnen ftreben follen 1). Aber wenn ibn folche Bebanten ju Gott, jum fittlichen und religiofen leben fubren, fo lagt er von ibnen fic boch nicht fortreißen auf eine wiffenschaftliche Erörterung biefer Dinge einzugebn, vielmehr ichiebt er alles bies ber Theologie ju, warend er nur bie weltliche Biffenschaft in seine Untersuchung ziehen will. Da vergift er feinen Spruch, bag bes Menfchen Berth nur auf feinem Beift, fein Geift nur auf feinem Wiffen berube 2), und überläßt fich bem Glauben, in welchem er noch einen andern Werth und eine andere Burbe bes

et incredibile, tanto plus in credendo exhibetur honoris deo et fit victoria fidei nobilior. — Dignius quidem est credere, quam scire, qualiter nunc scimus. In scientia enim mens humana patitur a sensu, qui a rebus materiatis resilit, in fide autem anima patitur ab anima, quae est agens dignius. Aliter se res habet in statu gloriae; tunc siquidem cessabit fides atque cognoscemus, sicut et cogniti sumus. Christian paradoxes 1.

<sup>1)</sup> Essays civil and moral 17 p. 324 (sermones fideles 16).

<sup>2)</sup> In praise of knowledge p. 69. The mind is the man and the knowledge of the mind. A man is but what he knoweth.

Gefc. b. Philof. X.

Menfchen anerfennt, ohne irgend ein Bemuhn ihn jum Die Wiffenschaft führt nur gur Be-Wiffen zu erbeben. wunderung Gottes; feine Geheimniffe läßt fie unerforfct 1). Die Untersuchungen über bas bochfte Gut hat bas Chris ftenthum beseitigt; wir find Rinder und tonnen es nur in ber hoffnung befigen 2). Auch bie Untersuchung über bie pernunftige Seele wird wefentlich ber Theologie gugewiesen 5). In der Religion und im fetlichen leben follen wir und an den positiven Ausspruch, an das Gefes halten, welches willfutlich feftgeftellt wird, wie bie Gefete bes Staats, ja wie bie Gefete bes Schachspiels. Was wir über bas Sittengeset burch bas Licht ber Ratur wiffen tonnen, ift ungureichend und lagt fich nicht weiter wiffenschaftlich verfolgen, weil es nicht burch bie Sinne und bie Bernunft in wiffenschaftlicher Methode erörtert werden fann, fonbern nur burch einen Funten gleichsam unserer ursprünglichen Reinheit, burch bas Bewiffen ober einen innern Inftinit erleuchtet 1). Sierburd läßt fic Bacon nun freilich nicht abhalten auch philosophische Betrachtun-

<sup>1)</sup> De dign. et augm. sc. I p. 30.

<sup>2)</sup> lb. VII, 1 p. 196.

<sup>3)</sup> Ib. IV, 3 p. 132.

<sup>4)</sup> Ib. IX, 1 p. 263 sq. Die natürliche Sittlichkeit beruht auf einem eingebornen Bestreben nach bem Guten sowohl für die Individuen, als für die Gemeinschaft ber Menschen. Ib. VII, 1 p. 197. Die Pslichtenlehre gegen die Einzelnen wissenschaftlich auszusühren wird besonders abgelehnt; zerstreute Bemerkungen über sie wären gegeben worden und so ware es auch besser als ein System zu suchen; denn die Ersahrung musse lehren; allgemeine Betrachsungen aber brachten keinen Ruhen. Ib. 2 p. 203.

aen über bas fittliche Leben bes Menfchen anzuftellen; aber er entschulbigt fich beswegen gegen die Theologie, welche bies als einen Eingriff in ihr Bebiet betrachten konnte; er meint, die Philosophie sollte fich als eine geschidte Magd ber Theologie erweisen und mußte baber auch etwas betreiben, was ihrer Gebieterin in bie Sand arbeiten fonnte 1). So wenig will er es Wort haben, daß seine Lebre auf eine Befreiung ber Philosophie von ibrer theologischen Anechtschaft ausgebe. 36m scheint nun Regerei boch noch schlimmer als Sittenlosigfeit 2). eifert gegen jene besonders, weil fie ben Frieden ber Rirche fiore, und die firchlichen Streitigfeiten gelten ibm für eine ber größten übel, besonders weil fie die Fortschritte ber Wiffenschaften binbern 5). In Dieser Betrachtung geht er nun wieber fo weit, dag er, alle Burbe bes Menichen unbeachtet, ben Aberglauben boch noch für folimmer balt als ben Atheismus, benn ber lettere fiore weber Sitten noch Staaten und laffe bie natürliche Philosophie ihre ruhigen Fortschritte machen, marend ber erftere nicht allein alles bies in Gefar bringe, nicht allein aller Meinung über Gott fich enthalte, fonbern auch gegen bie gottliche Majeftat und Gute ftreite 1). Außerungen fleben nicht in ber genaueften Übereinftimmung; im Allgemeinen aber leuchtet aus ihnen bervor, bag Bacon bie menschliche Wiffenschaft boch nicht bis in

<sup>1)</sup> Ib. VII, 3 p. 206.

<sup>2)</sup> Essays civil and mor. 3 p. 303.

<sup>3)</sup> Lett. 99 p. 583.

<sup>4)</sup> Ess. civ. and mor. 18 (serm. fid. 17); lett. 92; nov. org. 1, 89.

ihre bochften Aufgaben verfolgen will, daß er gering von ibr benkt, weil in ihre Tiefen einzugehn ihm ber Muth fehlt, wie umfaffend er auch fie in ber Breite ausbehnen möchte. hierin werben wir eine neue Quelle feines ge-Nicht allein bas wissenschaftfpaltenen Sinnes finden. liche und bas auf ben Rugen gerichtete praktische Leben fallen ihm auseinander, sondern auch seine religiösen Überzeugungen baben nicht bie Kraft seinen ganzen Dem fchen ju burchbringen; feine Ertenntnig lägt er faft ohne Berührung mit feinem religiöfen und sittlichen Bewuft Man wird fich nicht barüber manbern sein dabingebn. fonnen, daß er fur eine Biffenschaft, die ihm nicht allein tief unter bem Glauben fieht, sondern auch nur eine Magd ber Theologie und ber nüglichen Kunfte abgeben foll und in die Tiefen des sittlichen Lebens nicht einzubringen vermag, feinen Wunsch feines Chrgeizes aufzuopfern im Stande war.

Seine Werke tragen ben Charafter bes Mannes an sich. Der mannigsaltigsten Art verbreiten sie sich über alles. Man erstaunt über den Umfang seiner Arbeiten, über die Gewandtheit und Selbständigkeit, mit welcher er in sedem Fache sich bewegt. Aber viele von seinen Unternehmungen sind unstreitig nicht aus seinem eigenen Geiste hervorgegangen, sondern es ist in ihnen ein Nachtlang sener philologischen Redekunst, welche über alles sich zu verbreiten, über alles ein Urtheil zu haben sich vermaß. Er hatte den Ruhm eines beredten Schriststelzlers und da bediente sich denn die Königin Elisabeth, wie er sagt, gern seiner Feder und nach seinem Fall trug er selbst dem Könige seine Feder zum Gebrauch an und

bat ihm bie Aufgaben zu ftellen, welche er ausführen Bieles, mas er unternommen bat, feine Arbeiten über bie Befchichte Englands, feine Entwurfe fur ein Digeftum ber Englischen Gefege, bangt nur mit ben Berbaltniffen feines praftischen Lebens jufammen. Unberes, wie seine theologischen Abhandlungen, seine religiösen Betrachtungen, feine Überfetungen einiger Pfalmen in Englische Berfe, berührt fein religiofes leben, welches nur in febr loderem Busammenhange mit feiner Biffenschaft Rur die Werke, welche ju ber großen von ihm beabfichtigten Biederherftellung ber Biffenschaften geboren, find als die Kundgruben seiner Philosophie anzusebn. Bon feinen übrigen Schriften haben feine politischen und meralifden Berfuche (sermones fideles) ben größten Beifall gefunden; er felbft legte auf fie ben größten Werth. Man tonnte erwarten, in ihnen am meisten ben ganzen Mann bervortreten zu febn; benn fie haben Montaigne's Berfuche ju ihrem Mufter genommen; aber ihrem Mufter tommen fie bei weitem nicht gleich; die allgemeinen Betrachtungen, welche fie enthalten, laffen falt, wie ein -Wert ber Rachahmung; weber burch einen wiffenschaftliden Faben, noch burch ben Ausbrud einer belebenben -Perfonlichfeit werben fie zusammengehalten. Wie Bacon auch mit andern Werfen ju thun pflegte, hatte er biefe Lieblingsschrift zuerft in Englischer Sprache aufgefest, alebann aber überfeste er fie in bas Lateinifche, wobei er auch wohl frember Sulfe fich zu bedienen pflegte; benn er war ber Überzeugung, daß Werfe in ben neuern Spra-

<sup>1)</sup> Lett. 270.

chen nicht lange dauern würden; seinen Werken dagegen in der allgemeinen Gelehrtensprache versprach er Unsterblichkeit. D. Seine Schreibart ist nicht sehr gewählt; zuweilen sogar nachlässig; sie verbindet aber eine leichte und klare Beredtsamkeit mit Reichthum an Gedanken. Er liebt allgemeine Bemerkungen, welche in treffenden Gezensäßen, in wißigen Wendungen ihren Segenstand in das Licht sezen und sehr häusig eines bildlichen Ausdrucks sich bedienen. Solche Bilder wiederholen sich bei ihm öfters fast mit denselben Worten; aber auch in seinen Wiederholungen ermüdet er nicht, well man überall in seinen Schriften den umfassenden Geist gewahr wird, welcher in einer großartigen Übersicht das Feld der Wissenschaften ermessen hat.

Wir haben erwähnt, daß Bacon schon in früher Jugend den Plan zu einer Reform der Wissenschaften entworsen hatte. Eine lange Zeit ließ er vergehen, ehe er ihn veröffentlichte. 1605 gab er seine Schrift über die Würbe und die Fortschritte der Wissenschaften in Englischer Sprache heraus, welche mit großen Vermehrungen 1623 in Lateinischer Sprache erschien. Das neue Organum ließ er 1620 erscheinen und kurz darauf folgte seine große Instauration, welche den ganzen Plan seiner Arbeiten vor Augen legte. Diese Werke stehen im Zusammenhang unter einander und aus ihrem Inhalt wie aus gegenseitigen Berufungen auf einander ersieht man, daß sie zu gleicher Zeit in Angriff genommen und weiter gefördert wurden. Von seinem ganzen Plane bilden die

<sup>1)</sup> Serm. fidel. in ber Debication an Buckingham; Rawley in b. Borrebe zu Bacon's BB. b. Mallet p. 20.

erwähnten Werfe nur ben erften und zweiten Theil eines Bangen, welches auf feche Theile berechnet war, und auch ber zweite Theil, bas neue Organum, ift nicht vollendet 1). Bugallen übrigen Theilen bat Bacon nur Anfänge, zu ber Rafurgeschichte zwar ziemlich ausführliche, aber boch gegen bas Ganze bes Unternehmens gehalten nur den fleinften Theil gegeben. Sein Plan mar au umfaffend, als daß er ihn auszuführen die Hoffnung batte begen fonnen; jur Ausführung verlangt er Jahrbunderte; er wunfct fur biefelbe bie Sulfe ber Ronige und Großen; er mochte, bag zu ihrem 3mede bie lehranstalten von gang Europa fich umgestalteten und in eine engere Berbindung unter einander traten; er feinerfeits will nichts vollenden, nur antegen; er vergleicht fich mit bem Glodenläuter, welcher andere gur Rirche gufammenruft 2). So wie er vor voreiliger Systemmacherei warnt, fo will er feine Theorie aufftellen, feine Soule ftiften; ju einer allgemeinen Theorie scheint ihm seine Zeit noch nicht reif 5). Daber begnügt er fich bamit eine fichere Grundlage für bas fünftige Spftem zu suchen, eine Dethobe für die weitere Forfdung anzugeben und Gefichtevunfte aufzustellen, welche bei ber Anwerbung ber Methobe im Muge zu behalten fein wurden.

<sup>1)</sup> Dieser Panet, welcher gewöhnlich nicht beachtet wird, geht aus org. II, 21 hervor, wo der Plan der weiteren Untersuchung gegeben wird. Rur der erste Theil dieses Planes ist ausgeführt worden. Bergl. auch historia naturalis et experimentalis b. Mallet p. 23.

<sup>2)</sup> De dign. et augm. sc. II praéf. p. 62 sq.; IX, 1 p. 267; hist. nat. p. 23; lett. 78; 82 p. 567.

<sup>3)</sup> De dign. et augm. sc. I p. 44; nov. org. I, 66.

Sein Plan ift auf eine gangliche Umgeftaltung ber weltlichen Biffenschaft abgesehn, bem Charafter unferes Beitabidnitts gemäß, welcher entidloffen war gang von wer anzufangen, nachbem man lange vergeblich, bei ben Alten fichere Grundlagen für bie Mbilofophie in finden gebofft batte. Bacon meint, ibm werbe man es, gleich wie bem Alexander, jum Ruhm anrechnen, bag er gewagt habe bas Gitele ju verachten und an eine völlige Wiederherstellung ber Biffenschaften von ihren erften Grundlagen aus zu benten 1). Die atte Philosophie balt er nur für eine tnabenhafte Biffenschaft. Gludlich wurben wir fein, wenn wir eine leere Tafel waren um bie Wahrheit aufnehmen zu tonnen ohne von bem Unfrigen beigumischen; aber wir haben es mit angebilbeten Borurtheilen zu thun und mit ben angebornen Reigungen unseres Beiftes ju tampfen 2). 'Da fampft nun Bacon gegen voreiliges Urtheil, gegen die Ginbilbungen, welche uns taufden. Es ift ein Sauptfehler, bag wir geneigt find jum Allgemeinen ju eilen und aus wenigen Sallen fogleich eine allgemeine Regel au gieben 5). Bacon will bem Geifte nicht Flügel leiben, fondern ihm ein bleiernes Gewicht anbängen. Rur gang allmälig, in einem rubigen und ununterbrochenen Fortschritte vom Riederen aum Bobern, vom Befonbern jum Allgemeinen follen wir jur Erfenntniß ber Mahrheit gelangen 4). Er befämpft nun

<sup>1)</sup> Inst. magna p. 3; 5. Missis philologicis. Ib. p. 7; org. nov. I, 31. Instauratio facienda est ab imis fundamentis. Ib. 97. Non est spes nisi in regeneratione scientiarum.

<sup>2)</sup> Inst. magna p. 15.

<sup>3)</sup> De dign. et augm. sc. V, 2 p. 141.

<sup>4)</sup> Org. nov. I, 19; 104. Hominum intellectui non plumae

alle Borurtheile, die Idole unseres Geiftes; wir follen fie nicht mit ben Ibeen verwechseln, welche Gott feinen Geschöpfen eingebrudt habe 1). Rach seiner Belfe sucht er sie sorgfältig einzutheilen; er unterscheibet die allgemeinen Borurtheile ber menschlichen Art, die besondern Borurtheile ber Individuen und fügt noch andere bingu, welche theils aus ben Taufdungen ber Sprache, theils aus ben faliden Theorien ber Schule entspringen 2). Die beiben letten Arten bat er besonders im Auge, inbem er bie Philologen und bie abergläubische Berehrung ber alten Philosophie bestreitet. Er möchte reine Bahn Alte und Neuere haben bie Ratur verfälscht; Platon bat Theologisches, Aristoteles Logisches, Proculus Mathematisches in sie eingemischt; die Chemifer find von wenigen Erfahrungen aus fogleich zu einer allgemeinen Theorie fortgeschritten; ebenso haben auch Telefius und Gilbert gefehlt. Wir bagegen follen uns an bie reine Natur halten, an bas Licht ber Ratur und die Erfabrung 5). Bacon nennt baber fein Berfahren bie Ausle gung ber Ratur im Gegenfaß gegen bas alte Berfahren, welches nur ein Borausgreifen bes Beiftes gewesen sei 4).

So scheint es, als wollte Bacon ganz reine Tafel machen, ganz von vorn anfangen und nichts als Wif-

addendae, sed plumbum potius et pondera, ut cohibeant omnem saltum et volatum. Ib. II, 37.

<sup>1)</sup> Ib. I, 23.

Idola tribus, specus, fori, theatri. De dign. et augm. sc.
 4 p. 153 sqq.; org. nov. 1, 38 sqq.

<sup>3)</sup> Org. nov. 1, 51; 127.

<sup>4)</sup> Ib. praef. p. 273. Altera ratio sive via anticipatio mentis, altera interpretatio naturae a nobis appellari consuevit.

fenschaft anerkennen, was feine Borganger geleiftet bat Aber er gleicht boch nicht fenen Beiftern, welche um von Grund aus alles zu beffern für nothig halten alles Bergangene zu verneinen. Bielmehr bei einer folden Neuerung, wie er fie beabfichtigt, ift bie Dagigung ju bewundern, welche ihm fein welterfahrener Sinn ein-Richt allein im Allgemeinen gefteht er ein, baß nicht alles Alte zu verwerfen fei, bag auch die Frühern als tüchtige Führer fich erwiesen hatten; nicht allein beschränft er seine vorher angeführten Sage babin, bag man bisber nur nicht mit Ginficht in ben richtigen Beg geforscht habe, so bag auch feine gang fichere Wiffenschaft habe ju Stande tommen tonnen 1); sonbern er schreitet auch fogleich bagu bas bisher in ben Wiffenschaften Geleiftete ju untersuchen um es, foweit es irgend tauglich, ju feinem Werte ju benugen. Sein ausführlichftes Werf über bie Burbe und Fortidritte ber Biffenschaften ift größtentheils biefem 3mede gewidmet. Es foll eine Eintbeilung ber Wiffenschaften geben, aufzeichnen, mas in jebem Zweige berfelben bieber geleiftet worben, mas noch vermißt werbe, und babei Proben von bem geben, mas gur Ausfüllung ber Luden gethan werben fonne. Dabei fann er nun freilich bie Schwächen ber bieberigen Biffenschaft Besonders ben Aristoteles als ben Benicht übergebn. bericher ber Schule mit feinen icholaftifchen Benoffen muß er befämpfen. Er wirft ibm vor, er habe nach Beise ber Ottomanen geglaubt nicht ficher berichen ju tonnen, wenn er nicht feine Bruber getobtet batte; aber er giebt auch

<sup>1)</sup> Inst. magna p. 10.

eben bierburch ju erfennen, bag er in ber Weisheit ber alten Philosophen noch manche Schäpe für verborgen balte 1); er sucht bieselben fogar in ber Mythologie ber Briechen auf, welche er für eine in Bilbern verbullte Phyfit und Moral halt 2); er lobt besonders die Methode bes Demofrit, welche uns bie Ratur ju zerlegen anweise, wenn er auch beffen allgemeine Grundfage über bie Princivien ber Natur nicht billigt und ihn tabelt, weil er bie Berbindung bes Berlegten vernachlässige 5); und so ift er überhaupt bemüht bie Lehren bes Alterthums für feine neuen Unternehmungen zu benugen. Seine Aritil der bieberigen Leiftungen wird man im Allgemeinen nicht zu ftreng, eber zu nachfichtig finden. Eben fo entschieben wie bie Dogmatifer tabelt er bie Sfeptifer. Er ermabnt guweilen die Abnlichkeit, welche fein Unternehmen alle bisberige Wiffenschaft in Zweifel zu ziehen mit ber Beife ber Sfeptifer habe; aber wir follen weber alles behaupten, noch alles bezweifeln, wir follen nicht zweifeln um ju zweifeln, sonbern um Sicheres zu finden 1).

In seiner Musterung des gegenwärtigen Standpunttes der Wissenschaften können wir sedoch nicht umbin viel Auffallendes zu finden. Wie sehr er auch gegen ein allzuschnelles Aufstiegen zum Allgemeinen sich erklärt, dennoch will er der ersten Philosophie und der allgemeinen Wissenschaft, welche wie von einem hohen Thurme alles

<sup>1)</sup> De dign. et augm. sc. III, 4 p. 107.

<sup>2)</sup> lb. II, 13 p. 81 sqq.; de sapientia veterum.

<sup>3)</sup> Org. nov. I, 51; 57.

<sup>4)</sup> De dig. et augm. sc. I p. 45; III, 4 p. 106; org. nov. praef. p. 271.

Rur von einer überblide, ibr Recht bewahrt wiffen. boben Warte konne man die entferntern und die innern Theile ber Wiffenschaft erbliden 1) Seine Eintheilung ber Wiffenschaften tonnte nur durch eine allgemeine überficht begründet werben. Daber ift er auch gegen die Berfplitterung der Biffenschaft, gegen bie Absonderung ber einen Wiffenschaft von der andern, als wenn die eine ohne bie andere nicht bestehn fonnte. Er ift fich ber Ginheit aller Biffenschaften bewußt, welche von ber Philosophie vertreten werben foll, und weift auf bie gemeinsame Quelle aller Erfenntnig jurud 2). Er will baber auch Sittenlehre und Naturphilosophie mit einander verbunden wiffen 5). Dies wurde vortrefflich flingen, wenn wir nicht beforgen mußten, daß Bacon feinen eigenen Grundfagen ungetreu wurde, indem er bie Theologie von ber Philosophie scheibet und beibe auf verschiedene Quellen ber Erfenninig jurudführt 1). Noch besorgter werden

<sup>1)</sup> De dign. et aug. sc. I p. 44. Prospectiones fiunt e turribus aut locis praealtis et impossibile est, at quis exploret remotiores interioresque scientiae alicujus partes, si stet super plano ejusdem scientiae neque altioris scientiae velut speculum conscendat.

<sup>2)</sup> lb. III, 1 p. 93 sq.; IV, 1 p, 117. Hoc pro regula ponatur generali, quod omnes scientiarum partitiones ita intelligantur et adhibeantur, ut scientias potius signent, quam secent et divellant, ut perpetuo evitetur solutio continuitatis in scientiis. Hujus enim contrarium particulares scientias steriles reddidit et erroneas, dum a fonte et fomite communi non aluntur, sustentantur et rectificantur. Org. nov. I, 107; of the interpr. of nat. p. 85.

<sup>3)</sup> De dign. et augm. sc. [ p. 45.

<sup>4)</sup> lb. III, 1 p. 93.

wir um feinen Weg, wenn Bacon uns feine Anficht von ber erften Philosophie auseinandersest. Denn bie allaes meinen Grundfage mehrerer ober aller Wiffenicaften, welche er aufftellt. finden wir zwar mit Berftand entworfen und bemerten mit Bergnügen, wie fie barauf ausgehn mehr als die alte Metaphpfit fruchtbare Begriffe . für bie Untersuchung bes Ginzelnen geltenb zu machen 1); aber wir feben boch auch gar feinen Berfuch von ibm gemacht biefe allgemeinen Lebren mit feinem Begriffe von ber Wiffenschaft-überhaupt in Berbindung zu segen. Gine Erflärung ber Wiffenschaft fehlt bei ihm nicht; fie bebeubet ihm bas Bilb ber Bahrheit; bie Wahrheit bes Seins und bie Babrheit bes Erfennens find ibm basselbe, nur bag biefe in reflerivem Stral auffaffe, mas jene in bis rectem Stral au erfennen gebe 2); aber fie bleibt unbemut; feiner ber allgemeinen Grundfage für bie Biffenschaft, welche er aufftellt, wird von ihr aus abgeleitet. Und so seben wir in der That keinen wesentlichen Unteridied awischen biefen oberften Grundfagen, welche Bacon als leitenbe Bebanten für feine Untersuchungen gebraucht, und zwifden ben erften Begriffen ber Metaphyfit, vor beren Annahme er und nicht bringend genug warnen fann,

<sup>1)</sup> Dies gilt besonders von der Weise, wie er die Lehren über die conditiones rerum adventitiae oder transcendentes, die er als modale Betrachtungsweisen ansieht, behandelt wissen will. Ib. III, 1 p. 95; 4 p. 99. Es ist dies ein Gedante, welcher bei ihm noch sehr unentwick ift.

<sup>2)</sup> Ib. I p. 41. Quae (sc. scientia) nihil aliud est, quam veritatis imago. Nam veritas essendi et veritas cognoscendi idem sunt nec plus a se invicem different, quam radius directus et reflexus.

weil sie auf voreiliger, verwegener Abstraction berubten 1).

Genau genommen mag nun hierin wohl ein unaufgelöfter Wiberspruch in Bacon's Dentweise liegen; aber es verrathen fich boch Mittelglieber, burch welche er erflarlich wird. Seine ganze Eintheilung ber' Biffenschaft nemlich und bie baran fich anschließenden Bebanten über ben gegenwärtigen Buftanb ber Wiffenschaften und mas für fie weiter ju leiften fein mochte, baben wir nur als etwas Vorläufiges anzusebn. Darüber fpricht et fich selbft beutlich genug aus 2); es liegt bies aber auch feinem gangen Plane gur Reform ber Wiffenschaften gum Grunde. Denn diefe foll erft beginnen und querft eine fichere Bifsenschaft begründen, nachdem ber Boden der bisherigen Dentweise untersucht worben ift. Wir haben baber auch bie allgemeinen Grundfage ber erften Philosophie, welche er aufzählt, nur als porläufige Annahmen anzusehn. con begt bie richtige Ansicht von bem Berbattniffe ber wiffenschaftlichen Erfenntnig zu ber gewöhnlichen Borstellungsweise; aus biefer beraus bilbet fich jene; man tann biefe nicht schlechthin beseitigen ohne fener ihren naturlichen Boben und ben Stoff ihrer Nahrung zu entziehn; aber bennoch werben alle Borftellungen bes gemeinen lebens und auch der gelehrten Bildung von ber wiffenschaftlichen Forschung nur ate vorläufige Annahmen behandelt werden konnen, weil sie erft bie Wiffenschaft aus ben Schwanfungen ber Meinung herauszieht. Es wird nur barauf antommen, ob Bacon nun auch wirklich alle

<sup>1)</sup> Inst. magna p. 3.

<sup>2)</sup> De dign. et augm. sc. VI, 4 p, 194.

Borftellungen ber gemeinen Meinung und ber gelehrten Bilbung bei seinen wissenschaftlichen Untersuchungen nur als etwas Borläufiges behandelt.

hieran jedoch muß man zweifeln. Wir wollen es ibm nicht jum Tabel anrechnen, bag er von vornherein bie Einheit der Biffenschaft voraussett, benn die Philosophie wird fie anerkennen muffen; aber so wie er fie annimmt, ift fie boch nur eine Boraussetzung, welche als ficher von ihm angesehn wird, ohne bag fie eine weitere Rechtfertigung gefunden batte. Noch schwerer ift unftreis tig ber Rebler, bag er tros ber Einheit ber Wiffenschaft annimmt, daß fie in Theologie und Philosophie fich spaltet, und nachber glaubt bie lettere ohne bie erftere burchführen zu fonnen, als wenn fie bie einzige Biffenschaft ware. Man fonnte bies als einen Nothbehelf ansehn um fich gegen bie theologischen Borurtheile ber Beit gu In one em Sinn icheint er fich zu außern, wenn er meint, bas menschliche Wiffen solle ber Theologie feinen Scaben thun and bie Religion verbiete bie Raturforidung nicht 1). Aber feine Boraussegungen über die Theologie gehn in der That weiter. Er gebraucht bie theologischen Gage um philosophische Boraussegungen ju rechtfertigen und um bas Bebiet ber Philosophie ju beschränten. Das erftere geschieht, wenn er ben Grundfas, bag bie Größe ber Materie immer biefelbe bleibe 2) burch bie Behauptung unterflügt, bag Gott die Materie auf einmal ganz geschaffen, aber erft nachher allmälig ge-

<sup>1)</sup> Inst. magna p. 11.

<sup>2)</sup> De dign. et augm. sc. III, 1 p. 94. Omnia mutantur, nil interit. — Quantum naturae nec minuitur nec augetur.

bilbet habe 1). Das andere giebt fich in noch auffallenberer Beife gu erfennen. Seine Ertlarung ber Biffenschaft, bag fie bas Bilb ber Bahrheit fei, wird nur bagu gebraucht bie Soffnung auf bie natürliche Erfenntniß ber Wahrheit und ju benehmen. Die Anschauung ber Bahrheit foll uns Gott boch nur burch bie Mittel ber Religion verleihen, unfere menfoliche Biffenfchaft ift weit bavon entfernt fie erreichen zu konnen 2). Bacon zum miffenschaftlichen Forschen uns ermuntern will, fo außert er zwar, Gott habe ben menfolichen Beift jum Spiegel feiner Werte gemacht 5); aber er bebentt auch bie Unvollfommenheit ber menschlichen Erfenntniß und rechnet es zu ben verberblichften Borurtheilen, bag ber Menfc gleichsam Norm und Spiegel ber Ratur fei, und aledann ift nicht mehr bavon bie Rebe, bag Erfennen und Sein nur wie reflectirter und birecter Stral ju einander fich verhielten, fondern bie Unagnlichfeit zwifden ber Welt und bem Beifte bes Menichen fann faum bod genug angeschlagen werben 1). Run will awar Bacon bie natürliche Wiffenschaft nicht gang von ber Erfahrung bes Göttlichen jurudhalten, aber es ift boch nur ein Funte ber Wiffenschaft, welcher ihm bis zu biefer Sobe binangureichen scheint. Sein Ausspruch ift berühmt, baß ein leichtes Roften ber Philosophie wohl zum Atheismus führen könnte, bag aber ein tieferes Erschöpfen berselben

<sup>1)</sup> Ib. I p. 46.

<sup>2)</sup> Inst. magna p. 19.

<sup>3)</sup> De dign. et augm. sc. f. p. 29.

<sup>4)</sup> Ib. V, 4 p. 155 sq.; natural history cent. X in.

gur Religion gurudführe 1). Denn die Untersuchungen ber Ratur fonnten une lange bei ben Mittelurfachen feft halten, aber je tiefer wir in ihre Renntnig einbrangen, um fo mehr wurden wir gewahr werben, bag in ber Raturordnung gottliche Weisheit und Borfehung walte-Der Atheismus fei auch mehr auf ben Lippen ber Menschen als in ihren Bergen und Gott babe feine Bunber gethan um ihn zu wiberlegen, fonbern bas Wunder ber gangen Welt habe hierzu ausgereicht. Aber alles bies leitet feiner Meinung nach boch nur gur Bewunderung Gottes an, jur Anertennung feines Ruhmes, feiner Dacht und seiner Weisheit und bie natürliche Theologie reicht nur gur Wiberlegung bes Atheismus aus und gur Bebaupfung bes Naturgefetes, aber nicht zur Begrundung ber Religion und zur Erfenntniß bes Willens Gottes 2). Wir haben biefe Ansicht icon bei Taurellus gefunden; mit ihr ftimmt bas überein, was Bacon im Allgemeinen von ben menfoliden Biffenschaften voraussett. Er vægleicht sie mit Pyramiben, welche zu ihrem Erdgeschoffe bie Erfahrung ober bie Gefchichte hatten. Die Grundlage ber natürlichen Philosophie wurde baber bie Raturgeschichte fein. Auf fie folgten zwei bobere Beschoffe, bie Obviff und die Metaphviif und die Spige ber Dyramibe bilbete zulest bas bochfte Raturgefes, bas Wert, welches Gott von Anfang bis ju Ende wirfe. Dies fei bie Lehre

<sup>1)</sup> De dign. et augm. sc. I p. 30. Leves gustus in philosophia movere fortasse ad atheismum, sed pleniores haustus ad religionem reducere. Essays civ. and mor. 17 (serm. fid. 16).

<sup>2)</sup> De dign. et augm. sc. I p. 30; 49; III, 2 p. 96; 4 p. 111; IX, 1 p. 263; ess. civ. and mor. 17; medit. sacrae p. 401 sq. Gefc. 5. Philof. X. 22

bes Parmenibes und bes Platon, bag alles in einer Stufenleiter gur Ginbeit auffteige. Die brei ermabnten Beschoffe bilbeten nun für bie, welche von eigener Wiffenschaft aufgeblasen maren, gleichsam bie brei Berge, welche bie Giganten aufeinanberthurmten um ben himmel zu fturgen; für die aber, welche ihrer Eitelfeit fich bewußt waren und alles auf ben Ruhm Gottes gurudführten, waren fie wie ber breimalige Ausruf: beilig, beilig, bei-Diese Unficht ftimmt auf bas Befte mit feiner Behauptung, daß die Biffenschaft nur eine fei; aber eingebent bes Borguges, welchen bie Theologie vor ben übris gen Biffenschaften haben foll, und ber Beschränktheit unferer naturlichen Erfenntniß, folieft Bacon ibr auch bie Meinung an, bag man mit Recht zweifle, ob bie menfchliche Forschung bis jum Gipfel ber Wiffenschaft gelangen tonne 1). Die hierin ausgebrudte Beschrantung ber natürlichen Wiffenschaft burch die Theologie bleibt natürlich auch nicht babei ftehn uns von ber Erfenntnig bes Gipfels ber Natur auszuschließen; fie behnt fich auch auf die Erfenntniß unser selbft aus. Bacon unterscheidet bie

<sup>1)</sup> De. dign. et augm. sc. III, 4 p. 109. Sunt enim scientiae instar pyramidum, quibus historia et experientia tanquam basis unica substernuntur; ac proinde basis naturalis philosophiae est historia naturalis; tabulatum primum a basi est physica, vertici proximum metaphysica; ad conum quod attinet et punctum verticale (opus quod operatur deus a principio usque ad finem, summariam nempe naturae legem) haesitamus merito, an humana possit ad illud inquisitio pertingere. Caeterum haec tria — — sunt apud homines propria scientia inflatos et theomachos tanquam tres moles giganteae, — — apud eos vero, qui se ipsos exinanientes omnia ad dei gloriam referunt, tanquam trina illa exclamatio, Sancte, Sancte, Sancte

finnliche Seele, welche nur burch Die Elemente bervorgebracht werbe, von ber vernunftigen Geele bes Menfchen, welche göttlicher Art und von Gott eingeblasen sein soll; jene balt er nur fur einen Rorper, welcher burch Barme unfichtbar gemacht werbe; in biefer fucht er ben Borgug bes Menichen. Aber er enticheibet fich auch bafür, bag bie Untersuchung über bie vornünftige Seele wesentlich ber Theologie angehöre 1). So macht er benfelben Untericbied geltend, welcher bem Telefius bagu gebient batte bie physischen und die theologischen Untersuchungen getrennt ju halten; and ift Bacon mit biefem Philosophen ber Überzeugung, bag bie Wege, in welchen Gott unfer ewiges Beil betreibt, ben Gesegen ber Ratur nicht unterworfen find 2). Diese Boraussehungen bienen nun allen feinen wiffenschaftlichen Untersuchungen gur Richtschnur; er nimmt fie nicht vorläufig an um fie burch weitere Forschung zu berichtigen ober festzustellen; fondern fie gelten ibm ale Grundlage feiner Unternehmungen.

Wenn er daher ber Reform ber weltlichen Wiffenschaft sich zuwendet, so giebt er sich allein ber Naturwisfenschaft bin. Seine Eintheilung der weltlichen Wiffenschaften scheint zwar etwas anderes zu versprechen, aber im Berlauf ber Untersuchung tritt überall bas Beftreben

<sup>1)</sup> Ib. IV, 3 p. 131 sq.; org. nov. II, 40 p. 361 sq. Der Gegensat zwischen Körperlichem und Unförperlichem wird von Bacon nicht streng gehalten, wie man am aussuhrlichsten aus nat. history cent. X sieht.

<sup>2)</sup> A confession of faith p. 454. The ways and proceedings of God with spirits are not included in nature, that is in the laws of heaven and earth.

bervor bie Theile ber Wiffenschaft, welche ber Ratur nicht anzugeboren icheinen, entroeber fallen zu laffen ober an bie Erfenntniß ber Natur berangugiehn. Bacon theilt bie Biffenschaften nach ben Bermogen ber menschlichen Seele ein, bem Gebachtnif, ber Phantafie und ber Bernunft, in Geschichte, Poeffe und Philosophie 1). Aber bie Doefie läßt er balb fallen, indem er fle mehr für einen Traum, für ein Spiel ber Phantafie als für eint Wiffenschaft erfennt 2), und bie Geschichte ift nur ein Borfpiel ber Biffenicaft; fie gewährt tein Licht, fonbern führt nur gum Lichte 5); wir faben icon, bag fie nur bie Grundlage ber Biffenschaft abgeben follte. Die Philosophie also allein behauptet ben Rang ber Biffenschaft. Drei Begenftanbe ber Untersuchung werben ibr jugewiesen, ber Denfc, bie Ratur und Gott 1). Aber mit Gott fich zu beschäftigen fommt ber Philosophie boch entweder gar nicht ober nur in einem außerft beschränften Sinne gu. Mit bem Menschen scheint fie tiefer fich einlaffen an follen. gablt uns eine Reibe von Wiffenschaften auf, welche theils ben Rorper, theils bie Seele bes Menfchen betreffen und unter bem, was er als noch vermißte Biffenicaft unferer Untersuchung empfielt, fteben febr bebeutenbe Aufgaben biefer Art 5); auch werben fast alle Untersuchungen ber

<sup>1)</sup> De dign. et augm. sc. II, 1 p. 64.

<sup>2)</sup> Ib. III, 1 p. 93; V, 1 p. 138.

<sup>3)</sup> Ib. III, 1 p. 93. Humi incedit et ducis potius officio, quam lucis perfungitur.

<sup>4)</sup> L. l.

<sup>5)</sup> So eine anatomia comparata (ib. IV, 2 p. 124), freilich nicht gang im Sinn späterer Forscher, eine philosophische vergleichende Grammatit (ib. VI, 1 p. 160 sq.), nicht ohne feine Bemerkungen.

altern Philosophie, besvubers Logit und Ethit, unter biefe weitschichtige Abtheilung gebracht. Untersuchen wir feboch feine Gebanten über bie Anthropologie genauer, fo feben wir nicht ab, wie er bagu gelangen will fie von ber Raiurphilosophie abzusonbern. Wenn er zur Untersuchung über ben Menschen übergeht, erinnert er felbst an bie Einheit aller Biffenschaften; bie Erfenntnig bes Denfchen tonnte als 3wed aller Biffenschaft gelten ; fie wurde aber boch nur ein Theil ber Erfenntnig ber Ratur fein 1). Dasfelbe ergiebt fich für bie Ethit, weil fie in ben naturliden Gefegen, welche bie Erhaltung, Fortvflanzung und Fortentwicklung ber Dinge ju ihrem 3med haben, ihre natürliche Begrundung finden wurde, weil fie baber von ber naturphilosophie nicht getrennt' werben burfe 2). Durch ben Rudblid auf bie Beifter, welche ben Befegen ber Ratur nicht unterworfen find, multbe er vielleicht in biefer Anficht geftort werben tonnen; benn in ber Entwidlung ber menschlichen Dinge berscht ber Bufall, wie er fagt, unter ber Leitung ber Borfehung Gottes 5); aber seine Philosophie bat es boch ausschließlich mit ber Auffindung ber Gefete ber Belt ober ber Natur ju thun. Bie bie Ethif so will er auch die Logif an die Naturphilosophie beranziehn. Dasselbe gilt von ben mathematifden Biffenschaften. Er tabelt es, bag bie Mathematifer ber Aftronomie fich bemächtigt hatten; auch Optif

<sup>1)</sup> lb. IV, 1 p. 117. Haec scientia homini pro fine est scientiarum, at naturae ipsius portio tantum.

<sup>2)</sup> Of the interpr. of nat. p. 86.

<sup>3)</sup> Instaur. magna p. 5.

und Mufit maren burch ben vorherfchenben Ginfing ber Mathematif verdorben worden. Die Mathematif foll nur ale ein Anbangfel ber Bonfit betrachtet werben und wie die Logif der Raturphilosophie dienen 1). Wir lernen nun die Naturphilosophie als die Mutter und die Burgel aller Biffenschaften tennen. Das Berberben ber Wiffenschaften ift es gewesen, daß fie von ihrer Wurzel fic losgelöft haben, als wenn fie für fich gebeiben founten. Dabin lauten seine Rlagen, bag ber Raturphilosophie bisber zu wenig Fleiß zugewendet worden. Die Raturphilosophie wird nun: als die, allgemeine Wiffenschaft ben besonbern Wiffenschaften entgegengesett 2). Wir fonnen nicht zweifeln, feine Bieberherftellung ber Biffenschaften geht nur auf eine Reform ber Raturwiffenfchaft aus. Das will es fagen, wenn er in ber Beise ber philosophirenden Philologen:auf die Erfenntnig ber Sachen bringt und uns aufforbert, ben urfprunglichen Bertehr bes Bei-

<sup>1)</sup> De dign. et augm. sc. III, 4 p. 101; 6. Nescio enim, quo fato fiat, ut mathematica et logica, quae ancillarum loco erga physicam se gerere debeant, nihilo minus certitudinem prae se jactantes dominatum contra exercere praesumant. Ib. IV, 1 p. 117. Die Mathematik hält Bacon hoch, aber nur als ein Werkzeug der Physik, welche sie nicht hervorbringen könne; sie soll nur zur Bestimmung der physischen Erscheinungen dienen. Org. nov. 1, 96; II. 8.

<sup>2)</sup> Org. nov. I, 74; 79. Atque bacc ipsa (sc. naturalis philosophia) nihilo minus pro magna scientiarum matre haberi debet. Omnes enim artes et scientiae ab hac stirpe revulsae poliuntur fortasse et in usum effinguntur, sed nihil admodum crescunt. Ib. 80. Nemo exspectet magnum progressum in scientiis, — nisi philosophia naturalis ad scientias particulares producta fuerit et scientiae particulares rursus ad naturalem philosophiam reductae. Of the interpr. of nat. p. 86.

fies mit ben Sachen wiederherzustellen ); unter ben Saschen verfieht er bie Natur.

Man wird nun weiter fragen muffen, ob Bacon wenigftens in dem Theile der Philosophie, welchen er umaugestalten unternahm, in ber Raturwiffenschaft, von Borurtheilen fich frei gehalten habe. Dieje Frage fann unabbangig von ber Frage, ob er mit Aufrichtigfeit angenommen babe, bag bie Ratur von Gottes Borfebung ge-Icaffen fei und regiert werbe, beantwortet werben : benn ein oberftes Naturgeset, burch welches alles geleitet merbe, gleichgültig ob es von Gott famme ober nicht, nimmt er unftreitig an. Gin foldes Raturgefet ju erforschen, barauf ift ber 3wed feines gangen Berfes gerichtet. Es halt biefen 3med nur fur bober, ale bag er nicht verzweifeln follte ibn zu erreichen; aber fein Berfahren fest ibn überall voraus. Denn von ber Bafis bes Dannigfaltigen und Befonbern will er jum Gipfel ber Ginbeit und bes Allgemeinen vorbringen. Daber warnt er uns bavor, bag wir bie Ratur nicht als ursprünglich gespalten uns benten möchten. Das bochfte Raturgefet follen wir nicht für eine Abftraction halten 2). Eben beswegen verwirft er bie Atomenlebre, weil fie bie Busammenfaffung ber Natur ju einer Ginbeit vernachläffigt, und beftreitet bie abstracte Materie ber Peripatetifer, weil fie bas

<sup>1)</sup> Inst. maguta p. 3; 5.

<sup>2)</sup> Org. nov. II, 26 p. 341. Verum in his diligens est adhibenda cautio, ne intellectus humanus — — praesupponat naturam velut a radicibus esse multiplicem et divisam atque ulteriorem naturae unionem tanquam rem supervacuae subtilitatis et vergentem ad merum abstractum fastidiat et rejiciat.

eine Brincip, welches er annimmt, in Materie and bewegende Urfache ober in Materie und Form gertheilt 1). Daber findet er in ber Materie bie ungerftorbare Rraft, welche weber vermehrt noch verminbert werben fonne, gleichsam bie reine Rothwendigfeit2), und schließt fic an ben Grundfat Machiavelli's an, daß ber Untergang ber Dinge burd bie Burudführung auf ihre Principien abgehalten werbe D. Es liegt in biefer Denfweise, bag er ber Tragbeit ber Materie wiberspricht und gegen bie Peripatetifer ben Lebren anberer Borganger und Beitgenoffen fic anschließt, welche in bie Materie ein Princip ber Bewegung legten. Er ift aber beswegen auch gegen bie ftrenge Unterscheibung awischen Rorper und Beift, welche bie Peripatetifer geltenb gemacht hatten, und nimmt an, es wohne ein eingeborener Geift in tobten wie in lebendigen Dingen, welcher ber Wertmeifter alles

<sup>1)</sup> Parmenidis, Telesii et Democriti philosophia p. 323. Primum autem ens non minus vere debet existere, quam quae ex eo finunt, quodammodo magis; authypostatum enim est et per hoc reliqua. — — Omnes fere antiqui — — in hoc convenerunt, quod materiam activam forma nonnulla et formam suam dispensantem atque intra se principium motus habentem posuerunt. Neque aliter cuiquam opinari licebit, qui non experientiae plane desertor esse velit. Ib. p. 328. Tam enim est principii, ut res in illud solvantur, quam ut res ex illo gignantur.

<sup>2)</sup> Ib. p. 339 sq. Omnium virtulum longe potentissima et plane insuperabilis et veluti merum fatum et necessitas. Org. nov. II, 48 p. 373. Bergl. über die ganze Borstellungsweise die Erklärung der Geschichte des Pan. De dign. et augm. sc. II, 13 p. 81 sqq; de sap. vet. 6.

<sup>3)</sup> De dign. et augm. sc. III, 1 p. 94.

beffen fei, was im Röcher fich bilbe 1). Wie Telefins und andere folieft er aus ber Anziehungs- und Abftogungefraft ber Rörper, bag allen Dingen Begehren und Berabicheuen und alfo auch Empfindung beiwohnen muffe, wiewohl er beswegen nicht auch Sinn und Seele ihnen beilegen will 2), ähnlich wie Cafalpinus, welcher zwar überall in ber natur belebte Materie, aber nicht Seele gefest batte. So vereinigt Bacon bie materielle, bie formelle und die bewegende Urfache im Begriff bes oberften natürlichen Princips und will, daß wir biefe brei Urfachen als mit einander verbunden in ber Natur erforschen follen. Dagegen entscheibet er fich gegen bie Aufsuchung ber Endursachen in ber Natur. Er rechnet fie ju den Borurtheilen bes gelehrten Dunfels. 3wede gehören mehr ber Ratur bes Menfchen, als bes Weltalls an; fie mogen wohl in der Natur vorhanden sein und find den vbostschen Ursachen nicht zuwider; aber wir können mit ihnen nichts anfangen, nichts burch fie bewirken; an bie materiellen, formellen und bewegenden Urfachen muffen wir uns balten, wenn wir Wirfungen in ber Ratur berporbringen ober bie Wege, in welchen bie Ratur wirft, erfennen wollen. Daber burfen 3medurfacen wohl in ber



<sup>1)</sup> Hist. vitae et mortis p. 111. Spiritus innatus, qui omnibus tangibilibus sive vivis sive mortuis inest. Ib. p. 145. Spiritus omnium, quae in corpore fiunt, fabri sunt atque opifices. Das tangibile und der spiritus werden einander entgegengefett. Org. nov. 11, 7.

<sup>2)</sup> Org. nov. 11, 48 p. 379. Sumus enim in ea opinione inesse corporibus omnibus desiderium assimilandi non minus quam coeundi ad homoginea. De dign. et augm. sc. IV. 3 p. 135 sq.; nat. hist. cent. IX in.

Metaphyfit, aber nicht in ber Phyfit zugelaffen werben; sie geborten nicht ber natürlichen Philosophie, sondern ber Theologie an, weil sie unter den Begriff der Borssehung Gottes sielen 1).

Unftreitig ift biefe Annahme eines oberften Naturgefepes und bie Beife, wie Bacon ihr gemäß bas Princip ber Natur fic benft, voll von unbegrundeten Boraussegungen, welche mehr burch gelehrte Abneigungen als burch eine unbefangene Raturanfict eingeflößt werben. Sie geht bavon aus, bag bie Ratur aus ihren Urfachen erflart werben muffe, nimmt auch die Ariftotelische Gintheilung ber Urfachen an 2), wenbet fich aber von ber Erforfdung ber 3wedurfachen'ab. Der materialiftifchen Erftarung ift fie gunftig, inbem fie jebe Birffamfeit ber Dinge aus ber allgemeinen in ber Materie liegenben Rraft ableitet D und babei bie specifischen und verborgenen Qualitaten ber Dinge bestreitet . Dagegen ent= scheibet fie fich gegen bie rein mechanische Erflärungsweise und gegen ben Atomismus, benn feber fleinfte Materientheil enthält nach Bacon's Anficht vom oberften Princip ber Natur eine geiftige Rraft in fic, welche burch 216neigung oder Zuneigung Beranberungen hervorbringt; bie Annahme unveränderlicher Elemente ber Natur erscheint

<sup>1)</sup> De dign. et augm. sc. III, 4 p. 109 sq.; 5 p. 111; org. nev. I, 48; 65; II, 2. Causa finalis tantum abest, ut prosit, ut etiam scientias corrumpat, nisi in hominis actionibus. Mestaphysit und Theologie, welche Bacon sonst unterscheidet, fallen hier zusammen.

<sup>2)</sup> Org. nov. II, 2.

<sup>3)</sup> Hist. gravis et levis p. 106.

<sup>4)</sup> De dign. et augm. sc. 111, 5 p. 112; org. nov. 1, 66.

ihm baher als völlig ber Natur zuwider 1); man muffe daher nicht barauf ausgehn alles auf den Stoff zurückzubringen ober nachzuweisen, daß die Natur alles nur durch mechanische Bewegung nach Weise der menschlichen Kunst hervorbringe 2). Die Annahme von Atomen verwirft er als eine mussige Speculation, ohne zu berücksichtigen, daß seine Annahme des obersten Naturprincips auch nur eine mussige Speculation ist; wenn er auch der Zerlegung der Natur und der Erforschung des Kleinsten ein großes Gewicht beilegt, so schreckt ihn doch seine Scheu vor dem Unendlichen ab die letzen und kleinsten Bestandtheile der körperlichen Dinge erforschen zu wollen 3).

Doch Boraussetzungen über die Principien ber Natur, welche den letten Zweck der Natursorschung abgeben, konnte Bacon nicht vermeiden, wenn er einen Plan für sein ganzes Werk sich entwersen wollte. Ein solcher war nicht möglich ohne den Zweck im Auge zu haben, selbst auf die Gesar hin, daß der Sedanke des Zwecks zu den Anticipationen des Geistes gehören dürste, welche Bacon fürchtete. In einer seltsamen Weise ist hierin seine Kühnbeit mit seiner Vorsicht gepart. Vor allen Dingen will er eine sichere Grundlage gewinnen und ein voreiliges Aussteigen vermeiden; seinen Zweck möchte er deswegen auch nicht zu hoch sich steden. Sein Plan nimmt nun folgende Gestalt an. Zuerst nach der vorläusigen

<sup>1)</sup> Org. nov. II, 8.

<sup>2)</sup> De dign. et augm. sc. III, -5 p. 105.

<sup>3)</sup> Ib. III, 1 p. 94. Natura se potissimum prodit in minimis. Nov. org. I, 48; 51. Melius est secare naturam, quam abstrahere. Ib. I, 66.

Eintheitung ber Wiffenschaften will er fic Borfdriften für bie Methobe in Erflärung ber Ratur entwerfen, bann bie breite Basis ber Naturphilosophie in ber Naturgeschichte legen. Rachbem fie gelegt ift, benft er boch nicht fogleich baran bas zweite Gefchoß feiner Ppramibe zu besteigen und die Physit auszuführen, fondern er schiebt noch zwei mittlere Stufen ein, von welchen eine (scala intollectus) an ausgezeichneten Beispielen bie Anwendung feiner Methobe auf bie Naturgeschichte zeigen, bie andere eine Probe ber Phyfit gleichsam in Borabnbungen geben foll (anticipationes philosophiae secundae). allen biesen Borbereitungen benft er jur Phyfif ober gur ameiten Philosophie aufzusteigen, von welcher er feboch gesteht, bag er feine hoffnung habe fie ausführen gu fonnen; er überläßt es ben weiteren Fortidritten ber Menschheit bie Grundlagen ber Biffenschaft, welche er ju legen benft, ju weiterem Aufban ju benuten 1). Go ift fein Plan beschaffen; nicht einmal bis gur Detaphyfif, bem britten Geschoffe seiner Pyramibe, viel weniger gur Erfenntnig bes allgemeinen Raturgefetes, ber Spite bes Gangen, will er fich erheben, ja er zweifelt, ob biefe Spige überhaupt menschlichen Kräften erreichbar fei. entwirft einen Plan, weiß über ben 3med besselben mandes zu befaben, manches zu verneinen, geftebt aber, bag er ibn nicht fenne, ja bag er bem Menschen überhaupt unerfennbar fei. Ronnen wir und barüber wundern, bag bie Zeichnung seines Plans nur schwantenbe Umriffe zeigt ? In ber That seine Unterscheidung ber Physit von ber De-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Inst. magna p. 12 sqq.; p. 18.

tanbufit tann uns ichwerlich über bas Berbaltnig beiber Biffenschaften aufflaren. Die Phyfit foll nur bie materiellen Dinge untersuchen, welche in Bewegung und veränderlich find, baber nur mit ber materiellen und bemegenden Urfache zu thun baben, bie Metaphysit bas mehr Abstracte und Beständige in ber Ratur zeigen, fie foll bie Ibee und ben Geift bebenten, die Formen ber Dinge und bie Endursachen 1). Wir haben aber früher gesehn, bag er bie Endurfachen in ber Natur gang bei Seite legen gu laffen empfal und bas er bie formelle Urfache in ber genquesten Bereinigung mit ber bewegenben und materiel-Ien gebacht wiffen wollte. Unfer Erstaunen über biefe Bermirrung fann nur gesteigert werben, wenn wir finben, daß Bacon trop feiner Erklarung ber Phyfif biefe Wiffenschaft wesentlich auf die Erkenntniß ber Kormen richtet, unter welchen er bie allgemeinen Raturgefete verftebt, und bemzufolge auch gegen bie Berzweiflung eifert, welche bie Erfenntnig berfetben aufgiebt, ja bag er bie Form obne Beiteres für die Sache felbft ober bie Sache nur für bie Erscheinung ber Form erklart 2). Fast noch schwieriger

<sup>1)</sup> De dign. et augm. sc. III, 4 p. 99; org. nov. II, 9.

<sup>2)</sup> Nov. org. II, 2. Licet enim in natura nihil vere existat praeter corpora individua edentia actus puros individuos ex lege, in doctrinis tamen illa ipsa lex ejusque inquisitio pro fundamento est tam ad sciendum, quam ad operandum. Eam autem legem ejusque paragraphos formarum nomine intelligimus. Ib. 3. Qui formas novit, is naturae unitatem in materiis dissimillimis complectitur. — Ex formarum inventione sequitur contemplatio vera et operatio libera. Ib. 13 p. 325. Cum enim forma rei sit ipsissima res, neque differat res a forma aliter, quam differunt apparens et existens aut exterius et interius aut in ordine ad hominem et in ordine ad universum etc.

möchte es alsbann scheinen bas Verhältniß zu entwirren, in welchem Physik und Metaphysik zur ersten Philosophie, b. h. zu ben allgemeinen Grundsägen aller Wissenschaften, stehen follen; benn es wird wohl aus allen biesen Unbeskimmtheiten hervorleuchten, baß ihr Grund eben barin liegt, daß Bacon verschmäht hat über die obersten Grundsfäge der Wissenschaft eine methodische Rechenschaft sich zu geben.

Satte er nicht in ber Entwerfung feines Planes an ben berühmten Spruch benfen follen, welcher aus feinem eigenen Munde ift, bag bie Bahrheit leichter aus bem Irrthum als aus der Berwirrung emportaucht 1)? seine Beise biesen Spruch ju gebrauchen tann uns über Er macht ihn geltend für eine feinen Blan aufflaren. vorläufige Induction, welche er für nothig balt, weil wir nur burch ben Bersuch weiter fommen fonnen 2). etwas anderes konnen wir auch feinen Plan nicht an-Er ftellt vorläufig gewiffe Formen ober Begriffe auf; bie weitere Untersudung foll fie prufen. Befonbers ber fünfte Theil seines Plans geht von solchen Axiomen ober Anticipationen aus, welche nur als vorläufige Rubepläge angefebn und allmälig verbeffert werben follen 5); auch seine Naturgeschichte will er nach einer weber zu ftrengen noch ju laren Methobe ausführen; beibes mache nur

<sup>1)</sup> Ib. II, 20. Citius emergit veritas ex errore, quam ex confusione.

<sup>2)</sup> L. l. Quod genus tentamenti permissionem intellectus sive interpretationem inchoatam sive vindemiationem primam appellare censuevimus.

<sup>3)</sup> Inst. magna p. 18; opp. II p. 344 sq.

weitläuftig; er betrachtet sie als einen Entwurf, welcher im Fortgange der Forschung von selbst sich verbessern werde.), und selbst seine Methodenlehre giebt er nicht für vollsommen aus; die Kunst zu erfinden muß mit den Ersindungen wachsen. So ist es nun unstreitig auch mit seiner Untersuchung über das Berhältniß der Wissenschaften zu einander beschaften. Die bisherigen Eintheis lungen nimmt er an um an ihnen weiter sich zurecht zu sinden; die Ersahrung wird sie berichtigen. Aus der Mitte der gewöhnlichen Borstellungsweise heraus will er sich weiter helsen. Zwar sagt er, die Übereinstimmung der Völker könne nur in der Theologie als ein gültiger Beweis angesehen werden.); aber er läßt sich doch wenigskens aufangs von dieser Übereinstimmung oder von der gesunden Bernunft der Philologen leiten.

Dabei ist er sich wohl bewußt, daß sein Ausgangs, punkt keine vollständige Sicherheit biete und er giebt daher als Zweck seiner Unternehmung nur an, daß er die Grade der Gewißheit sestschen wolle 5). Dies hofft er durch eine sichere Methode in der Ausbildung der Erfahrung zu gewinnen, welche er den spielenden Bersuchen und der vagen Erfahrung als die gelehrte und mit den Mit-

<sup>1)</sup> Parasceue ad hist. nat. p. 3.

<sup>2)</sup> Nov. org. 1, 130.

<sup>3)</sup> Opp. II p. 344. Neque enim homines aut omnes aut omnino aut statim a receptis et creditis abducere conamur. Sed — — dum ad altiora rapimur, in receptis et cognitis volvimur et circumferimur.

<sup>4)</sup> Redargutio philosophiarum p. 113.

<sup>5)</sup> Nov. org. praef. p. 271. Nostra autem ratio, — ut certitudinis gradus constituamus.

teln der Kunst erworbene Ersahrung entgegensett 1). Dies ist die Resorm der Philosophie, welche er betreibt, daß er nicht in das Unbestimmte hinein tasten, sondern voraus den Weg sehen will, welchen wir zu gehen haben. Erst muß man das Licht anzünden und alsbann mit dessen hälfe den Weg suchen 2). Daher ist der erste Theil seinner Arbeit auf eine neue Logist gerichtet auf ein neues Organon, welches das Aristotelische verdrängen soll 5).

Der alten Logif fpricht er nicht alle Brauchbarfeit ab. Er findet fie brauchbar für bie gewöhnlichen Befchafte bes praftischen Lebens, auch für bie Theologie und für bas Disputiren. Aber bie Natur ift feiner als ber praftische Berftand bes Menschen; Die Freiheit und die Tiefe ber Natur zu ergründen ift bie bisberige Logif nicht im Stande 1). Sie befchäftigt fich nur mit bem Syllogismus, mit ber Auffindung ber Beweise vermittelft ber Mittelbegriffe; bies nennt man Erfindung; aber bie mahre Erfindung besteht hierin nicht; man beweißt baburd nur Sage, welche icon gefunden worden waren, und bringt feine neue Erfenntniffe hervor; nur eine geschickte Anord. nung bes Gewußten wird baburch erzielt. Der Syllos gismus besteht aus Sagen, die Sage aus Worten und Worte bezeichnen Begriffe; wenn nun bie Begriffe, aus welchen die Syllogismen fich aufbauen, falfc von ben

<sup>1)</sup> L. l.; ib. I, 100. Vaga enim experientia — — mera palpatio est et homines potius stupefacit, quam informat. lb. 103; de dign. et augm. sc. V, 2 p. 142.

<sup>2)</sup> Nov. org. I, 82. Verus experientiae ordo primo lumen accendit, deinde per lumen iter demonstrat.

<sup>3)</sup> Inst. magna p. 13.

<sup>4)</sup> Ib. p. 10; 14; de dign. et augm. sc. V, 2 p. 141.

Sachen abstrabirt fein follten, fo warbe bas gange Gebaube jusammenfturgen 1). Es liegt bierin ber Sauptvorwurf, welchen Bacon ber Aristotelischen Logit macht, baß fie nemlich nicht zeige, wie bie allgemeinen Begriffe fich bilben und allmälig von ben Saden abgenommen werben. Sie fpringe fogleich von ben befondern Erfahrungen ju allgemeinen Grundfagen über. 3war ermabne fie bie Induction als die Grundlage aller unserer wissenschaftlichen Brundfage, aber fie zeige nicht, wie fie geschebn muffe, allmälig von ben niebern zu ben mittlern Begriffen auffleigend um erft julett bie allgemeinften Begriffe und Grundfage ju erreichen. Diefes fehlerhafte Berfabren balt Bacon für ben Grund alles Unbeils in ben Biffenschaften 2). Bom Allgemeinen ober von Begriffsertla-. rungen follen wir nicht ausgebn; wenn bies auch in ber Mathematif Siderheit gemabren tonnte, fo ift bies Berfahren in ber Phyfit boch nicht anwendbar 5).

Hiermit ift über ben Weg entschieden, welchen Bacon uns zeigen will. Die rechte Induction allein fann uns helsen D. In ihr allein sieht er die wahre wissenschaftliche Methode, von seiner Ansicht geleitet, daß die Wis-

<sup>1)</sup> L.l. Nam syllogismi ex propositionibus constant, propositiones ex verbis, verba notionum tesserae sunt. Quare si notiones ipsae, quae verborum animae sunt, male et varie a rebus abstrahantur, tota fabrica corruit. Ib. V, 3 p. 147 sq.; nov. org. I, 14; inst. magna p. 14.

<sup>2)</sup> Nov. org. 1, 19; 22; 69. Modus ille inveniendi et probandi, ut primo principia generalia constituantur, deinde media axiomata ad ea applicentur et probentur, errorum mater est et scientiarum omnium calamitas. Inst. magna p. 14.

<sup>3)</sup> Nov. org. I, 59.

<sup>4)</sup> Ib. I, 14. Itaque spes est una in inductione vera. Grid. b. Philoj. x. 23

fenichaften ben allmalia auffteigenben Pyramiben gleichen. 3mar ermähnt er neben bem auffteigenden auch bas abfteigende, Berfahren, aber nur in einer abnlichen Beife wie Babarella, als bas Berfahren ber praftischen Biffenschaften, wo pon ben allgemeinen Grundfagen ju ben Werfen, ju ihrer Anwendung im Gingelnen, fortgeschrits ten werben foll um pon ihnen aus neue Beftatigungen für die Induction au gewinnen 1); was also die wiffen, schaftliche Bedeutung betrifft, fo foll bas absteigende Berfahren bem auffteigenben nur als Mittel bienen. bem er aber mit manchen seiner Borganger in ber Bernachläffigung ber Induction ben Mangel ber Ariftotelifchen Logif erfannt bat, und in ber überzeugung berer, welche ber Erfahrung allein vertrauen, ruftet er fich nun auch genaue Borfdriften für bie Induction ju geben. hierin erfennt man bas, mas feine Philosophie vor al-Ien andern auszeichnet, bag er eine Induction will, welche mit Rothwendigfeit ichließt, welche bollftanbig ift und alles bebenft, mas bei Unterfuchung eines Raturgejetes gu bebenten ift 2). Die gemöhnliche und funftlofe Induction taugt eben fo wenig wie ber Syllogismus; eine Induction burch bloge Aufgablung weniger Falle ift eine findische Sache; sie fann burch ein jedes Beispiel vom Gegentheil widerlegt werden. Bur rechten Induction ge boren aber Mittel, welche bisber feinem Sterblichen in ben Sinn gefommen find 5).

<sup>1)</sup> Ib. 1, 103; de dign. et augm., sc. III, 3.

<sup>2)</sup> lust. magna p. 14.

<sup>3)</sup> Nov. org. 1, 69. Iuductio mala est, quae per enumerationem simplicem principia concludit scientiarum. Ib. 105. In-

Die Grundlage biefes neuen Berfahrens, welches er lebren will, wird man aber nicht unterluchen fonnen obne einen Blid auf bie Maturgeschichte gu warfen, ben folgenben Theil seiner großen Wiederherstellung ber Wiffenicaften. Denn es wied niemanden entgebn, daß feine Beschreibung ber Methobe im neuen Organon boch nur eine Anticipation seines Geiftes if, Die mabre Induction muß natürlich von bem Besondern, von dem niedrige ften Geschoß ber Wiffenschaft ausgebn; bie Beschichte ber Ratur bleibt ibm bie erfte Grundlage aller natürlichen Philosophie. In bem Entwurfe nun, welchen Bacon von ihr giebt, tritt er nicht weniger als in anbern Zweigen ber Biffenschaft als Reformator aus. Der bieberigen Naturgeschichte wirft er vor, daß fie weniger auf den 3usammenhang ber Natur, als auf die besondern Arten ber Dinge gesehn, mehr bie Bericbiebenbeit ber Dinge als ihre Zusammenfaffung zu einem Gangen behacht babe. Die großen Maffen ber Natur, welche man mit bem Ramen ber Elemente bezeichne, foll fie querft untersuchen: unter bem Ramen ber großen Sammlungen fellt er fie ben Arten ber Dinge, ben fleinen Sammlungen (collogia majora, minora) entgegen. Denn die Raturgeschichte hat ein Bilb ber gangen Welt gum 3wed. Bacon auch nicht überfeben haben neben ben regelmäßis gen Bildungen ber Natur (genorationes) bie unregelmäfigen Bilbungen ber Diegeburten (praetorgenorationes)

ductio enim, quae procedit per enumerationem simplicem, res puerilis est et precario concludit et periculo exponitur ab instantia contradictoria. Rur Platon hat die wahre Induction versucht, aber nur im Gebiete der Ideen. Inst. magna p. 14.

und die Werke der Runft. Er lobt den Plinius, daß er diese in die Naturgeschichtesausgenommen habe. Es ist eine seiner feinen Bemerkungen, welche ihn hierin leitet. Die freie Ratur sett er der ünfreien, durch Iwang gepreßten Natur entgegen und macht darauf ausmerksam, daß in dieser, in den Ausnahmen von der Regel, das Geset, in dem Widerstande gegen die Gewalt die Kraft der Natur am stärtsten sich verrathe 1). Aber vor allen Dingen werden wir es doch an diesem seinem Plane der Naturgeschichte loben müssen, daß er in ihm seinem Gedanken an die Einheit der Wissenschaft getreu bleibt, wenn es uns auch bedenklich machen sollte, ob er nicht durch die Einmischung der Werke der Kunst die ganze menschliche Geschichte in seine Abschilderung der Welt einzussechten im Werke habe.

Wenn es auf eine Prüfung seiner Methode ankommt, so liegt eine andere Bedenklichkeit noch näher. Wir bes merkten früher, daß er in der Naturgeschichte keine zu ftrenge Methode beobachtet wissen will. Und doch sollte man glauben, in ihr beginne schon die Induction, das methodische Berfahren, wie er auch selbst der gewöhnlichen, nur erzählenden seine bessere Naturgeschichte als die inductive entgegensett. Sollten wir nun nicht glauben, daß eine solche nur durch Hülfe genauer Unterschiede, einer genauen Classenitheilung durchgeführt werden könnte? Bacon berechtigt und selbst zu diesem Glauben, indem er solche Eintheilungen der Natur, wie sie so eben von und

<sup>1)</sup> Parasc. ad hist. nat. p. 3 sqq; de dign. et augm. sc. II, 2; nov. org. I, 98.

<sup>2)</sup> De dign. et augm. sc. II, 3.

angeführt wurden, geltend macht, überall in seinen Wersten Eintheilungen jum Grunde legt und seinem Plane der Resorm eine Eintheilung der Wissenschaften vorausssicht. Woher sind nun diese Eintheilungen ? Man wird nicht sagen können, daß sie durch die Induction begründet waren, da sie der Induction jum Grunde gelegt werden.

Um biefe Bebenklichkeit ju wurdigen muffen wir bie Quellen untersuchen, aus welchen Bacon bie Geschichte ber Ratur fcopfen will. Er betrachtet biefe Gefcichte als bie Materie jum Aufbau feiner Wiffenschaft 1), von ben Sinnen foll fie uns bargeboten werben. Bacon schließt fich bierin an bie fenfualiftische Richtung an, welche Telefius und andere Philosophen eingeschlagen hat-Den Sinn fann er nicht genug preisen; von ihm baben wir alles zu entnehmen, was wir von natürlichen Dingen wiffen; er ift bas Licht, welches uns Gott verlieben Bas von ben naturlichen Dingen gilt, gilt auch von geistigen Dingen und aller Biffenschaft 5); benn Bacon unterscheidet zwei Arten des Sinnes, die Wahrnehmungen bes äußern Sinnes und die Wahrnehmungen bes Beiftes 4). Seine gange Reform foll nur barauf ausgebn von ben besondern Bahrnehmungen ber Sinne allmälig zur Erfenntniß bes Allgemeinen aufzuleiten 5). Den

<sup>1)</sup> L. l. Materia prima philosophiae; sylva atque supellex. Nov. org. I, 98.

<sup>2)</sup> Inst. magna p. 15. Sensus, a quo omnia in naturalibus petenda sunt, nisi forte libeat insanire. Nat. hist. cent. X p. 189. The sense, which is God's lamp.

<sup>3)</sup> De dign. et augm. sc. II, 1.

<sup>4)</sup> Nov. org. 1, 41.

<sup>5)</sup> lb. I, 19.

von Täuschungen gereinigten Sinn will er frei machen und in seine Rechte wieder einsetzen D. Der Unterricht, welchen die Sinne und geben, At ihm der Unterricht durch die Sachen selbst; der Berstand soll nur die Einsbrücke restecktren, welche die Sachen auf ihn gemacht haben D. Wer in der Weise der Akademiker die Gewissbeit der menschlichen Bahrnehmungen angreisen wollte, der würde die Wissenschungen der Burzeln berauben Der Sinn ergreift das Bild seines Obsects unmittelbar und giebt uns die Gewisheit seiner Bahrheit ).

Freilich auch bie Suffe des Verstandes will Bacon in den Wissenschaften nicht ganz entbehren. Er will sie zur Induction gebrauchen, welche allein ihm ein richtiges Urtheil verschafft 5). Aber er verwechselt ihn unstreitig mit der Phantaste, wenn er seine umberschweisende Willsurch eine seste Kinden will; wenn er ihn selbst, nicht aber den phantastischen Wisbrauch seiner Begrisse durch mechanische Mittel verbessern will. Bacon vergleicht sein Unternehmen mit dem Versahren, welches durch fünst

<sup>1)</sup> Scripta in naturali et universali philosophia praef. p 217. Nos vero sensum nec contradictione violavimus nec abstractione destruimus, — — ut alii professione quadam, nos re ipsa sensum tueri videamur atque philosophia una fexe eademque sit cum sensu restituto et liberato.

<sup>2)</sup> Nov. org. 1, 41.

<sup>3)</sup> De dign. et augus, sc. V, 2 p. 141 sq. Sensuum perceptiones calumniabantur, unde scientias radicitus evellebant.

<sup>4)</sup> Ib. 4. Sensus in objectis suis primariis simul et objecti speciem arripit et ejus veritati consentit.

Inst. magna p. 15. Intellectum nisi per inductionem ejusque formam legitimam judicare non posse.

liche Bertzeuge die Geschidlichfeit ber band zu unterftugen weiß; burch badfelbe foll ber Berftand vermittelft mechanifder Sulfen erfest, regiert und meiftens überfluffig gemacht werben. Dem icarffinnigen Blid bes Genies wiff er nichts überlaffen; ber augenscheinliche Beweis burch ben Sinn und ben Berfuch foll bie Soben und Tiefen ber geiftigen Berichiedenheiten sbuen 1). Aus biefer Berwechslung bes Berftandes mit ber Phantafie entsprinat ibm ein tiefer Berbacht gegen alles, mas ber Berffand in ber Deutung ber Natur leiftet. Er verklagt baber ben Berfand, bag er einem unebenen Spiegel gleiche, welcher bie aufgefangenen Stralen nicht getreu wiebergebe. sonbern seine Ratur ber Natur ber Dinge einmische 2). Man fann fich nur barüber wundern, daß ein fo geifts reicher Mann, wie Bacon war, fo febr bie Rraft bes Beiftes in ber Deutung ber Ratur, in ber Entwicklung ber Biffenschaft verfannte. Benige Jahre, meinte er,

<sup>1)</sup> Nov. org. praef. p. 271; I, 61. Nostra vero inveniendi scientias ea est ratio, ut non multum ingeniorum accumini et robori relinquatur. lb. 122. Nostra enim via inveniendi scientias exaequat fere ingenia et non multum excellentiae eorum reliquit, cum omnia per certissimas regulas et demonstrationes transigat. Intellectum non contemnimus sed regimus. De interpr. nat. p. 244. Nostra autem ratio — — est, — — ut mentia opus, quod sensum subsequitur, — — plerumque rejiciamus. — — Restat unica salus ac sanitas, ut — — mens jam ab ipso principio nullo modo sibi permittatur, sed perpetuo regatur ac res veluti per machinas confictatur. Richt nach seiner eigenen Regel soll der Berstand geseitet werden, sondern wie die hand burch den Eirsel oder das Lineal.

Nov. org. I, 41. Estque intellectus humanus instar speculi inaequalis ad radios rerum, qui suam naturam naturae rerum immiscet eamque detorquet et inficit.

würden genügen, wenn eine nach seinen Borschriften ans gelegte Raturgeschichte gewonnen ware, durch den verstänsbigen Gebrauch derselben die Raturphilosophie zu vollensben 1). Und dennoch rühmte er seinem Werke nach, daß es eine wahre und dauerhafte Ehe zwischen der empirischen und der rationalen Kraft der Seele stifte 2).

Wenn Bacon in biefer parteiischen Entscheibung bes alten Streites awischen Sinn und Berftand bem lettern boch noch einigen Antheil an bem wiffenschaftlichen Gefcafte einraumen wollte, fo berubt bies bauptfactlich barauf, daß er bem Sinn zwar weniger mistraut als bem Berftande, ibm aber bod nicht völlig vertrauen fann 5). Es find zwei Mangel, welche er ihm vorwirft. felbe, was bem Berftanbe vorgeworfen wurde, fällt ibm jur Laft, Die Einmischung nemlich vom Seinigen ober bag er alles nur nach ber Analogie bes Menfchen, aber nicht bes Weltalls auffaffe; hieraus geht fein Irrthum hervor; überdies aber findet ihn Bacon zu wenig fcarffinnig um die Feinheiten ber Natur ju überwinden 1). In ber Beife, wie Bacon biefen Mangeln ju begegnen bofft, zeigt fich feine Parteilichfeit für die finnliche Erfenntniß febr beutlich.

Bas querft bie fogenannten Sinnentauschungen be-

<sup>1)</sup> Parasc. ad hist. nat. p. 2.

<sup>2)</sup> Inst. magna p. 11; nov. org. I, 95.

<sup>3)</sup> Inst. magna p. 15. Magno prorsus errore asseritur sensum esse mensuram rerum. — Intellectus, qui ad errorem longe proclivior esse deprehenditur, quam sensus.

<sup>4)</sup> L. l. Duplex autem est sensus culpa, aut enim destituit nos aut decipit. — Nam testimonium et informatio sensus semper est ex anologia hominis, non ex analogia universi. Nov. org. I, 41; 50; 69.

trifft, so findet Bacon, daß in ihnen ber Rebler nicht jowobl an ber Wahrnehmung als am Berfande liege, welcher aus ber richtigen Wahrnehmung voreilige und falide Schlüffe ziebe 1). Die unmittelbaren Wahrnebmungen spricht er baber von Berbacht frei ober will ibnen wenigstens feinen großen und unbeilbaren Betrug aufbarben 2). Buweilen fonnte ber Sinn awar taufden: aber er zeige auch feine Tauschungen an und verbeffere fich felbft, indem er auf untrügliche Wahrnehmungen fich Dies foll burch Bernunft und alljurudführen laffe 5). gemeine Philosophie geschehn 1); aber es scheint, bag Bacon ben Gebrauch ber Bernunft, und ber allgemeinen Philosophie auf ben Berfuch und auf ben Bergleich abnlider Ralle beschränten will, und besonders auf ben erften legt er bas größte Bewicht, inbem er unserer finnliden Babrnehmung einen fichern Magftab bes Babren an bie Sand geben foll. Da wurde ber Sinn nur über bas Experiment, bas Experiment aber über bie Ratur richten 5). Gleichsam ale mare bie finnliche Bahrneb-

<sup>1)</sup> De dign. et augm. sc. V, 2 p. 141 sq. Debuerant autem (sc. Academici) potius defectum hac in parte imputasse mentis tum erroribus, tum contumaciae et pravis demonstrationibus et modis ratiocinandi et concludendi ex perceptione sensuum perperam institutis.

<sup>2)</sup> Nov. org. I, 16.

<sup>3)</sup> Ib. pracf. p. 271. Ut sensum per reductionem quandam tucamur. Inst. magna p. 15.

<sup>4)</sup> Nov. org. 11, 40 p. 365. Magna fallacia sensuum, nimirum quod constituant lineas rerum ex analogia hominis et non ex analogia universi, quae non corrigitur, nisi per rationem et philosophiam universalem.

<sup>5)</sup> Ib. I, 50. Omnis verior interpretatio naturae conficitur

mung bes Berfuchs ben Mangeln menschlicher Auffassungsweise: überhoben. Die Prüfung und Berbesserung ber sinnlichen Auffassung wird baburch nur auf andere finnliche Einbrüde zurückgeführt.

So wie ben Jrrthum, fo auch bie Ungenauigleit bes Sinnes hofft er vorzüglich burch ben Berfuch ju über-Auf ihn sett er viel größere hoffnungen als winben. auf die Inftrumente der Beobachtung 1), ohne daß er die Bleichartigfeit und ben Unterschied beiber genquer ents widelte. Beibe fallen ihm unter ben Begriff ber menfc lichen Runft und Bacon legt beswegen auch ber Unterfuchung ber Runftwerfe, wie wir faben, far feine Raturgeschichte einen großen Berth bei. Die Ratur follen wir burd unfere Berte überwinden; wir überwinden fie aber nur, indem wir uns an ihre Gefete anschließen und ihr gehorchen 2). Dag nun biese überwindung ber Ratur burch bie Runft nicht obne ben Berftand und bie Erfindung bes Menfchen gefcheben tonne, verftebt fich von felbft 5). Auch bier finden wir ben Berftand im Bunbe mit ber erfinderischen Einbildungsfraft; aber Bacon mistraut ibm in biefem Gebiete nicht, weil er in ben Werten ber Runft an bie Natur fich anschließen muß; ber operative

per instantias et experimenta idonea et apposita, uhi sensus de experimento tantum, experimentum de re ipsa judicat.

<sup>1)</sup> Inst. magna p. 15; de dign. et augm. sc. V, 2 p. 142; nov. org. I, 50; 69.

<sup>2)</sup> Inst. magna p. 19. Natura — parendo vincitur. Nov. org. I, 3.

De dign. et augm. sc. V, 2 p. 142. Haec igitur res ipsa est, quam paramus, — ut scilicet mens per artem fiat rebus par.

Beg fcheint ibm beswegen ficherer als ber rein wiffen- , fcaftliche Gebrand bes Berftanbes, welcher feicht von Borurtheilen und leeren Enbildungen fich leiten läßt 1). Bon ben Werfen ber Runft, welche in bie Erforschung ber Natur eingreifen, giebt aber Bacon bem Berfuche ben Borgup vor ben Berfzeigen ber Beobachtung, weil bie Natur ber Materie gebrudt, eingezwängt, gereigt und genedt fein will, wenn fie ihre Geheimniffe und verra-Er vergleicht fie mit bem Proteus, welcher iben foll. nut gebunden seine Drafel abgab 2). Der Wiberftand ber Materie gegen bie Bernichtung fft hierbei bas Mittel, burch welches wir ihrer Bebeimniffe uns bemächtigen tonnen. Indem wir fie preffen, möchten wir fie vernichten; fie aber muß fich bem wiberfepen, indem fie gu ihrer Erhaltung auf ihre Principien jurudgeht; ba offenbart fie nun ihre Empfindlichfeit; ba zeigen fich bie feinern Samen, welche in ihr liegen, die Formen, welche in ibr verborgen find 5). Diefe Unficht von ber Dacht bes Ber-

<sup>1)</sup> Nov. org. II, 4.

<sup>2)</sup> De dign. et augm. sc. II, 2 p. 68. Neque Protheus se in varias rerum facies vertere solitus est, nisi manicis arcte comprehensus; similiter etiam natura arcte irritata et vexata se clarius prodit, quam cum sibi libera permittitur. De sap. vet. 13; inst. magna p. 14; 17.

<sup>3)</sup> De sap. vet. 13. Nihilominus, si quis peritus naturae minister vim adhibeat naturae — tanquam hoc ipso destinato et proposito, ut illam în nihilum redigat, illa contra, cum annihilatio — fieri non possit, in tali necessitate posita in miras rerum transformationes et effigies se vertit, adeo ut tandem veluti in orbem se mutet et periodum impleat et quasi se restituat, si vis continuetur. Nat. hist. 800. Matter is like a common strumpet, that desires all forms. Ib. 907. The primitive nature of matter and the seeds of things.

fuches bangt mit einer ber feinen Unterscheibungen Bacon's ausammen, welche er awischen Empfindung und Bahrnehmung bes Sinnes macht. Sie beruht auf seiner fcon ermannten Behauptung, bag auch unbefeelte Dinge Empfindung zeigten in Anziehung und Abstogung, in Begebren und Alucht, daß ber Materie eine thatige Rraft beiwohne, welche in ihrem Biberftanbe gegen bie Bernichtung fich zeige und auf ber Empfindung ibres Seins fich grunde 1). Eine folde Empfinblichteit, eine immaterielle Kraft in ber Materie, finbet Bacon in ungahligen Raturerscheinungen angezeigt, in ber demischen Bablverwanbticaft, in ber Sowere, im Magnetismus, in ber Electricität; es ift eine Sympathie unter ben natürlichen Dingen, welche ihre Gebeimniffe verrath 2). vfindung, welche allen Dingen beiwohnt, ift viel feiner als bie Bahrnehmung ber Sinne; Bacon bemerft an manden Berfuden, wie fie Unterschiebe entbeden laffe, welche ber Wahrnehmung entgebn; er behauptet, baß fie selbst in die Ferne bringe und die Zutunft vorhersage; als ein flares Beispiel bient ihm besonders die Empfindlichfeit bes Wetterglases. hierin offenbart fich ihm alsbann ein neues Mittel, welches uns beffer als ber Sinn in die Bebeimniffe ber Ratur einführe und uns die fcis nen Unterschiebe berfelben eroffne 5). Wenn er bierburch

<sup>1)</sup> De digu. et augm. sc. IV, 3. Differentiam inter perceptionem et sensum bene enucleatam debuerant philosophi tractatibus suis de sensu et sensibili praemittere, ut maxime fundamentalem. Nat. hist. cent. IX in. p. 165.

<sup>2)</sup> Nat. hist. 800; 906; 907.

<sup>3)</sup> Ib. cent. IX in. And sometimes this perception in some

bie Schwäche bes Sinnes zu überwinden hofft, so ift es offenbar, daß er hierbei nicht dem Berftande, sondern einer feinern finnlichen Empfindung vertraut.

Wenn man alles dies überlegt, so wird man nicht verfennen, bag Bacon bie Begrundung ber philosophis fcen Biffenschaft burd bie Geschichte ober bie Erfahrung 1) nur auf die finnliche Babrnehmung gurudführen Der Berfuch foll nur ju ficherern und feinern Bahrwill. nehmungen führen, indem er bie Empfindlichfeit ber Daterie bazu erweckt ihre Gebeimniffe ben Sinnen offen bar-Dies ftimmt mit feiner Anficht von ber Phyfif, welche er ausbilden will, auf bas Befte überein. Denn biefe Wiffenschaft bat es mit zwei Aufgaben zu thun, nems lich bie Geftaltungen und bie Umwandlungen ber Materie ju entbeden, welche beibe im Kluffe ber Dinge verborgen find 2), nicht wie bie Chemifer burch ben Bulcan, fonbern burch bie Minerva, burch ben verftanbigen Berfuch, will er biese verborgenen Sachen an ben Tag bringen 5). Es wird dabei ber Grundsatz geltend gemacht, daß sebe

kind of bodies is far more subtile than the sense, so that the sense is but a dull thing in comparison of it. — — It is another key to open nature as well as the sense and sometimes better. Bacon nimmt auch eine unmittelbare Empfindung der immasteriellen Geister in der Materie an und mehr als fünf Sinne. Ib. 694.

De dign. et augm. sc. II, 1 p. 65. Historiam et experientiam pro eadem re habemus, quemadmodum etiam philosophiam et scientias.

<sup>2)</sup> Ib. III, 4 p. 105; nov. org. II, 9. Inquisitio — — et latentis processus et latentis schematismi — — constitust physicam.

<sup>3)</sup> Nov. org. II, 6 sqq.

Wirfung ber Ratur im kleinsten ober wenigstens in so kleinen Fortschritten geschehe, baß sie den gewöhnlichen Wahrnehmungen der Dinge sich entziehen 1), ein Grundssah, welcher von entscheidender Wichtigkeit für Bacon's Versahren ist und unstreitig die fruchtbarsten Anwendungen in der neuern Physik gefunden hat. Es wird aber niemanden entgehn, daß er nur zu genauerer Erforschung der sinnlichen Erscheinungen antreibt.

Was nun aber Bacon von der Naturgeschichte für die Begründung der Induction erwartet, entspricht sehr wes nig den Grundlagen, welche er ihr gegeben hat. Seine eigene Bersahrungsweise durch den Bersuch die Erscheisnungen der Dinge hervorzuloden hätte ihn darauf aufsmerksam machen sollen, daß wir nicht Individuen, sons dern nur ihre Erscheinungen wahrnehmen. Er aber meint annehmen zu dürsen, daß unmittelbar Individuen durch den Sinn von und erkannt würden 2), und gelangt von diesem Sape aus zu der Behauptung, daß die Geschichte im eigentlichen Siun es nur mit Individuen zu thun habe 5).

Diese Annahme jedoch zieht ihn noch feinesweges aus seiner Berlegenheit um eine genügende Grundlage für seine Induction. Er kann den Einwurf nicht übersehn, daß

<sup>1)</sup> L. l. Cum enim omnis actio naturalis per minima transigatur aut saltem per illa, quae sint minora, quam ut sensum feriant. De dign. et augm. sc. III, i p. 94. Natura se potissimum prodit in minimis, 'ein Sat ber ersten Philosophie, welcher als Norm für die Physik gift.

<sup>2)</sup> De dign. et augm. sc. II, 1 p. 65. Individua sola sensum percellunt.

<sup>3)</sup> Ib. p. 64. Historia proprie individuorum est.

die Individuen unübersehdar sind und daß wir daher im Aufsteigen von ihnen zu allgemeinen Ergebnissen nur in einen unendlichen Proces verwickelt werden würden. Gesgen ihn erklärt er sich sehr entschieden als gegen eine durchaus falsche und verderbliche Annahme; aber seine Außerungen sind dunkel und lassen in der That kaum eine Spur des Grundes entdecken 1).

Noch von einer andern Seite ber fommt er hierbei in bas Gebrange. Er fann es nicht überfebn, bag bie Naturgeschichte nicht sowohl um die Individuen, als um bie Arten ber natürlichen Dinge fich befümmert. Um bagegen feine Anficht von ber Geschichte ju vertheibigen führt er an, bag bie Untersuchung ber Disgeburten, alfo auch ber Individuen nicht vernachlässigt werden burfe, gleichsam als wenn biese Untersuchung nicht boch nur gur Renntniß ber Arten verwendet würde; er bringt auch in Anschlag, bag wir Jubividuen, welche in der Ratur eingig in ihrer Art find, mie bie Sonne und ber Mond, befonders ju erforichen batten, obgleich er fonft richtiger bemerft, bag wir nicht ablaffen burften folche individuelle Dinge (instantiae monadicae) unter ein allgemeines Befet zu bringen 2). Aber trot aller biefer Ginwurfe fann

<sup>1)</sup> Hist, nat. praef. p. 18. Ut mittant illam cogitationem, quae facile hominum mentes occupat et obsidet, licet sit falsissima et perniciosissima, eam videlicet, quod rerum particularium inquisitio infinitum quiddam sit et sine exitu. — Particularia autem et informationes sensus (demtis individuis et rerum gradibus, quod inquisitioni veritatis satis est) comprehensionem pro certo nec eam sane vastam aut desperatam patiuntur.

<sup>2)</sup> Nov. org. II, 28.

er es nicht unterlassen bem gewöhnlichen Berfahren bet Naturgeschichte sich anzuschließen. Wenn sie von den Inbividuen sogleich zu den Arten aufspringt, so glaubt er
dies baraus rechtsertigen zu tonnen, daß in der Natur
alles in ähnlicher Weise sich gestalte, so daß man alle
Dinge derselben Art tenne, wenn man ein Individuum
tenne 1). Worauf dieser allgemeine Grundsas beruhe,
sinden wir bei ihm nicht weiter ausgefährt.

Man wird bemerken, daß Bacon hierbei die Begriffe ber Arten, welche durch eine genaue Induction erft gesfunden werden sollten, als schon festgestellt voraussest. Er bleidt aber auch hierbei nicht stehen. Er will vielsmehr zwei Arten der Begriffe seiner Induction zu Grunde legen, weil er meint annehmen zu können, daß sie wenigstens nicht sehr täuschten; es sind dies die Begriffe der niedrigsten Arten und bessen, was er unter den Namen unmittelbarer Wahrnehmungen zusammensast. Wenn er von den letztern auch zugiebt, daß sie zuweilen täuschten, so meint er doch, in Bergleich mit den abstracten Begriffen der bisherigen Physis dürsten sie für sicher gehalten werden <sup>2</sup>). Es liegt hierin ein deutliches Geständniß, daß

<sup>1)</sup> De dign. et augm. sc. II, 1 p. 64 sq. Etsi enim historia naturalis circa species versari videatur, tamen hoc fit ob promiscuam rerum naturalium (in plurimis) sub una specie similitudinem, ut si unam noris, omnes noris.

<sup>2)</sup> Nov. org. I, 16. Notionum insimarum specierum, hominis, canis, columbae, et prehensionum immediatarum sensus, calidi, frigidi, albi, nigri, non fallunt magnopere. Ib. 60 werben boch Beispiele täuschender Begriffe der letztern Art zugegeben. De dign. et augm. sc. III, 4 p. 108 werden dieselben als formae primarae classis, de interpr. naturae p. 256 als naturae simplices

bie Induction auch nicht einmal begonnen werden fann ohne die Borgussezung allgemeiner Begriffe, welche nur aus der gemeinen Meinung sich herausgreisen lassen, wenn nicht die Induction durch ein anderes wissenschaftliches Berfahren ergänzt wird.

Die Boraudsetzung ber niedrigften Arten erflart fich aus bem Berfahren ber Raturgeschichte, wie Bacon fie vorfand und wie fie noch immer betrieben wirb. aber Bacon bei biefer Borausfegung nicht ftehn bleibt, sonbern bie Begriffe ber unmittelbaren Bahrnehmungen bingufügt, bazu bewegt ibn die Bemerfung, daß die Formen ber niebrigften Arten zu verwidelt, zu wenig einfach find, um fie fogleich einer wiffenschaftlichen Untersuchung jum Grunde legen ju fonnen. Die Ratur will junachft im Rleinften, im Ginfachten erfannt fein. Es wird das ber ben weitern Fortschritten ber Naturerfenntnig vorbebalten auch die zusammengesettern Formen, zu welchen die Arten ber Dinge geboren, ju untersuchen und ju erfen-Deswegen will er in ber Induction gunachft nen1). barauf gusgebn bie einfachen Formen ber Ratur zu erfor-Bas dies ju bebeuten habe, fann niemanden entfden. Bacon wendet fich baburd von der Erforschung ber organischen Ratur ab, welche in ber Raturgeschichte

bezeichnet; fie follen zuerst populari ratione angenommen, nachher durch bie Kunft zu wahrerer Einfachheit gebracht werden.

<sup>1)</sup> De dign. et augm. sc. III, 4 p 108. Substantiarum enim formae, — species inquam creaturarum, — ita perplexae sunt et complicatae, ut aut omnino de iis inquirere frustra sit, aut inquisitio earum, qualis esse potest, seponi ad tempus et postquam formae simplicioris naturae rite exploratae sint et inventae, tum demum institui debeat.

vorherscht, und forbert uns auf in ber Physik vorherschenb ber tobten Ratur unfer Augenmert guzuwenden.

Dies geschiebt nun aber in einer Beife, welche uns barauf aufmertsam macht, bag Bacon feinesweges mit seiner Polemif gegen bie abstracten Begriffe es barauf abgesehn hat sie gang aus ber Philosophie zu verbannen; vielmehr bie Untersuchung ber abftracten Begriffe, welche aus unmittelbarer Wahrnehmung uns befannt wurden, foll feine Phyfit hauptfachlich beschäftigen. In biefen abftracten Formen, behauptet er, bestehe bas Gefen ber Natur; er fiebt fie für bie Sache felbft an 1). Nur die Uns bestimmtheit ber Grenzen, in welcher bie abstracten Begriffe gewöhnlich gehalten wurben, mochte er vermieben feben und bringt baber barauf, bag wir unfere abftrace ten Axiome immer burch allmäliges Auffteigen in ber Stufenleiter ber Begriffe in geborigen Grenzen halten follten 2). Wenn wir nur fagen fonnten, bag bie Beife, wie er fein Berfahren begrundet, und hierzu bie Ausficht eröffnete. Aber die unmittelbaren Babrnehmungsbegriffe, von welchen wir ausgeben follen, bes Barmen und bes Ralten, des Dichten und des Dunnen und wie sie weiter beißen, find boch feinesweges burch ein solches allmäliges Auffteigen von ibm gebarig begrengt worden, und bie Weise, wie er sie angewandt wissen will, verspricht noch weniger Sicherheit. Ihren Nugen fieht er nemlich bauptfachlich barin, bag fie zu einem abgefürzten Weg in ben langen Umschweifen ber Erfahrungswiffenschaften gebraucht

<sup>1)</sup> Nov. org. II, 13; 17.

<sup>2)</sup> Nov. org. I, 104.

werden könnten 1). Man fieht wohl, die Menge der bes sondern Fälle der Erfahrung weiß er doch nicht zu bes wältigen und er ist daher genöthigt auf ein abgekürztes Inductionsversahren zu finnen.

Seine Beschreibung bes Inductionsverfahrens geht nun von ber Boraussetzung ber vorber ermähnten unmittelbaren Bahrnehmungsbegriffe aus. Die Untersuchung ber Natur bezieht fich immer auf eine bestimmte Form ober auf ein bestimmtes Gefet ber Natur, welches in Frage fommt ober als ein Problem für weitere Untersuchung vorliegt. Dies Gefet fann nur als eine Boraussetzung gelten. Bacon bemerkt aber boch febr richtig, bag in ber Untersuchung sehr viel barauf ankomme ber Natur bie rechten Fragen porzulegen und forbert zu biefem 3wede eine specielle Logit. Die verständige Frage sei die Salfte ber Biffenschaft und Platon habe febr richtig bemerft, bag ber, welcher frage, icon in einem allgemeinen Begriffe bas, was er erforiden wolle, im Beifte tragen muffe um nachber einsehn ju fonnen, bag feiner Frage Genüge geschehn sei. Daber sei ohne eine Anticipation ber Antwort eine geschickte Untersuchung nicht möglich 2).

Wenn nun hierin beutlich ausgesprochen ift, bag bie

<sup>1)</sup> De dign. et augm. sc. III, 4 wird der erste und wichtigste Rugen dieser physischen oder auch metaphysischen Begriffe darin gesunden, quod scientiarum omnium officium sit et propria virtus, ut experientiae ambages et itinera longa, quantum viritatis ratio permittit, abbrevient.

<sup>2)</sup> De dign. et augm. sc. V, 3 p. 148 sq. At prudens interrogatio quasi dimidium scientiae. — — Idcirco quo amplior et certior fuerit anticipatio nostra, eo magis directa et compendiosa erit investigatio.

Induction nicht obne die Boraussetzung eines allgemeinen Begriffs ins Wert geben fann, fo ift ihr weiterer Berlauf von weiteren Boraussenungen auch nicht unabbangig. Es fommt bei ihr barauf an burch Untersuchung ber befonbern Salle, welche unter ben vorausgesetten allgemeis nen Begriff fallen, biefen genauer ju bestimmen. aber will biefe galle nicht in der jufälligen Beife faffen, in welcher fie in unserer Erfahrung fich barbieten, fonbern er gebt auf eine Ordnung berselben unter gewisse vorausgesette allgemeine Claffen aus. Buerft foll eine Tafel ber galle aufgestellt werben, in welchen ber vorausgesette Begriff ober bie Form und Natur bes ju untersuchenben Gegenftanbes in ben verschiebenften Materien hierauf foll eine andere Tafel folgen, in porfomme 1). welcher bie galle verzeichnet werben, welche biefer Form ober Ratur beraubt find. Um feboch bierbei nicht in bas Unendliche geführt zu werben, will Bacon, bag wir nur bie auffallenben Berneinungen bervorheben, indem wir bie verneinenden Kalle ben besahenden zur Seite und mit ihnen in Bergleich ftellen 2). Bulest foll noch eine britte Art ber Salle bemerkt werben, in welcher ber Grab bes Borhandenseins ober ber Abwesenheit ber vorausgesetzten Natur jur Krage fommt 4). Man wird es an biesen Anforderungen, welche für die Induction gestellt werden, lobenswerth finden, bag Bacon bas miffenschaftliche Berfahren nicht leicht macht, fondern eine fo große Bollfianbigfeit erreichen mochte, wie nur immer moglich fein burfte.

<sup>1)</sup> Nov. org. II, 11. Tabula essentiae et praesentiae.

<sup>2)</sup> lb. 12. Tabula declinationis et absentiae.

<sup>3)</sup> lb. 13. Tabula graduum sive comparativae.

Deswegen legt er auf bas negative Berfahren bas größte Gewicht. Er fab ein, wie icon bemerkt, bag eine 3ubuction nichts tauge, welche burch ben erften beften Rall des Begentheils über ben haufen geworfen werben fonnte. Er fordert daber eine Induction, gegen welche fein Fall aufgebracht werben fonnte, und Die Bollftanbigfeit feines Berfahrens beruht daber auf ber Ausschließung aller verneinenden Falle. Wo in einer Induction die widerspredenden galle nicht berudfichtigt und beseitigt murben, ba leifte fie nichts; bie Dacht ber verneinenben Inftang fei größer als bie ber befabenben: nur nach einer volltommenen Befeitigung aller übrigen Formen ober allgemeis nen Begriffe tonne man ju einem bejabenben Ergebniffe gelangen 1). Er bezeichnet hierburch febr richtig bas inbirecte Berfahren, welches er jur Prufung ber allgemeis nen Grunbfage burd bie Erfahrung einschlagen will. Aber er bemerkt nicht, bag um alle mögliche galle bes Begentheils ausschließen zu fonnen, es nothig fein wurde eine Eintheilung ju haben, welche von einem ichon feftftebenben allgemeinern Begriff aus alle mögliche Falle be-Rimmte, und bag ohne eine folche Eintheilung bie moglichen Ralle bes Gegentheils in bas Unenbliche gebn mur-Daber läßt er auch wieber in feinen Borfdriften von ber Strenge feiner eigenen Forberung nach und verlangt nur dine fo viel als möglich vollftandige Befeiti-

<sup>1)</sup> De dign. et augm. sc. V, 2 p. 140. Ubi non invenitur instantia contradictoria, vitiose concluditur. Nov. org. I, 46. In omni axiomate vero constituendo major est vis instantiae negativae. Ib. 105; II, 15; de interpr. nat. p. 255. Post rejectionem aut negationem completam manet forma et affirmatio.

gung ber widersprechenden Falle 1), oder macht die verneinenden galle, damit sie nicht in das Unendliche geben,
von den besahenden Falle ein verneinender Fall zur Seite gestellt werden soll 2). Hierin liegt offenbar ein Cirfel im Beweise, indem die Bollftändigkeit des ausschließenben von der Bollftändigkeit des besahenden Weges, welche durch senen bewiesen werden soll, abhängig gemacht wird.

Bir werben nicht notbig baben genauer in die einzelnen Boridriften einmgebn, welche Bacon fur die Ausleauma ber: Natur burch bie Induction giebt. Gie laufen barauf binaus eine möglichkt vollständige und nach beftimmten: Claffen geordnete Aufgablung, ber galle ju gewinnen, welche bei ber Untersuchung eines bestimmten Raturgofenes in Frage tommen burften. Die Aufftellung ber Claffen, wenn fie wiffenichaftlichen Werth haben fallte, wurde einen allgemeinen Begriff, von beffen Gintheilung ste ausginge, vorausleven; einen folden aufzweifen unterläßt aber Bacon; or jählt feine Claffen nur auf; fie treten überbies oft unter febr unbestimmten und figurliden Ramen auf., ale Juftangen 3. B. bes Kreuges, ber Ebescheidung, ber Pforte, ber Bege. Bacon bat fie obne 3weifel aus feinen Erfahrungen in ber Raturforschung entnemmen; wir wollen nicht leugnen, bag fie nach ber

Nov. org. I, 105. Per rejectiones et exclusiones debitas; — post negationes tot, quot sufficiunt, super affirmativas concludere.

<sup>2)</sup> lb. II, 12. Hoc vero infinitum esset in omnibus. Itaque subjungenda sunt negativa affirmativis et privationes inspiciendae tautum in iis subjectis, quae sunt maxime cognata illis alteris, in quibus natura data inest et comparet.

Analogie feiner Erfahrungen nuttiche Binte für bas, was in ber Beobachtung zu beachten mare, abgeben fonne ten ; daß, fie aber ber neuern Naturfotidung ben Beg gewiesen hatten, wird niemand erwarten; noch weniger fonnten fie berfelben eine unfehlbare Dabn vorschreiben. In ihrer Auffiellung bericht nur ber allgemeine Gebante, bag eine Auswahl unter ber unenbliden Menge ber galle getroffen werben muffe. Daber wird auch bie, gange Abtheilung bes neuen Organon, welche über biefe Glaffen ber Infianzen banbelt; bie Lehra von ben Prävogativen ber Inftamen genannt Dunbies leuchtet: baraus bie Abficht bervor die Ratur:nicht alereine ungesonderte Maffe, fondern als ein geordnetes Gemeinmeten aufzufaffen. lernen bieraus, was Baconsenter bem abgefürzten Bege ber Erfahrung verftand, welchen er une leiten wollte. Seine Berfahrungeweise veranschaulicht ben Bebanten, daß man nicht ohne Bordberlegung und ohne Plan beobe achten und Berfuche anftellen folle; woher aber ber Plan au entnehmen fei, barüber ertheilt er feine Ausfunft.

Man wird wohl nicht sagen können, daß Bacon's Beschreibung seiner Methode es uns verschmerzen lasse, daß sein Zeitgenosse Sanchez dieselbe Ausgabe, welche er sich gestellt hatte, nicht zur Aussührung brachte. Sie ist serschäft worden, wenn man sie als die Bollensbung der Theorie über die inductive Methode gepriesen hat. Et selbst hat sie bafür nicht ausgegeben. Denn selbst sein Organon ist in der Mitte abgebrochen. Man hat es übermäßig bedauert, daß Bacon durch seinen po-

i) lb. 11, 21 sq.

litischen Chrgeiz fic abhalten lief feine große Bieberberftellung ber Wiffenschaften ju vollenben; benn fo groß auch fein wiffenschaftlicher Chraeig wat auf eine Bollenbung feiner Bieberherftellung batte er es boch nicht ab-Bebauern fann man' nur, bag fein Organon aesebn. nicht ausgeführt wurde und daß er auch bie übrigen Theile ber Wieberberkellung ber Wiffenschaften nicht fo weit forberte, wie er es wohl gefonnt batte. Wenn and bie Proben, welche er von feiner Raturgefchichte gegeben hat, nicht febr viel versprechen 1); wenn es auch anerfannt ift, daß feine Berfuche und Beobachtungen wenig Berth baben, bag bie erften Grundfage ber neuern Raturlehre von ihm verfannt vber nur fehr ungenau aufgefaßt wurden, baß er noch weniger ein erfinderifder Beift in ber Bhofit war, fo mare boch von ihm zu erwarten gewesen, bag er und eine genauere Rechenschaft über bie Beife gegeben batte, wie er ben Berftand zwar leiten, aber boch eingreifen laffen will in die Ausbildung ber Erfahrung. So wie und die Beschreibung feiner Dethobe porliegt, giebt fie über Diefen entscheibenben Punft teine genügende Austunft.

Und bennoch muffen wir in diefer Beschreibung bas Sauptverdienft Bacon's und seine epochemachende Birts samteit suchen. Denn alles, was er sonft für die Philossophie oder im Besondern für die Physis in Anregung

<sup>1)</sup> Sie gleichen sehr Droblemen des Aristoteles, welche er fetbst lobt. De dign. et augm. sc. III, 4 p. 106. Der Plan in ihnen ist nicht streng gehalten; benn an mehreren Stellen sagt er, er wolle nur erzählen und jur Prüfung vorlegen; an vielen andern Stellen entscheibet er sich doch für Dinge, welche wir jest als Aberglauben erkannt haben.

gebracht bat, bietet wenig Entideibenbes und Bebeutenbes bar. Seine Eintheilung ber Biffenschaften ift verworren und leibet an einem innern Biberfpruch, indem fie auf ber einen Seite bie Einheit aller Biffenschaften fich jum Biele fest, auf ber anbern Seite barauf ausgeht bie Theologie und mit ihr ben mabren Behalt bes fittliden Lebens von ber wiffenschaftlichen Untersuchung aus-3war läßt fich in ben allgemeinen Betrachtungen, welche Bacon über bie Biffenschaft anftellt, bie Reigung nicht verkennen alles an die Naturwiffenschaft heranzuziehn und die Grundfätze, welche in dieser geltend gemacht werben, wurden in folgerichtiger Durchführung unftreitig ergeben baben, daß ibr die Entscheidung über alle theoretische Aufgaben zufallen muffe; aber eine folde Folgerichtigfeit ift auch von Bacon nicht zu erwarten, weil er es aufgiebt bie letten Ergebniffe seiner Untersuhungen ziehen zu tonnen. Um so weniger fann er beabfichtigen bie Phyfit gur unbedingten herrichaft über alle Biffenschaften zu erheben, je mehr er fich bavon zurudbalt ben 3wedbegriff in bie Raturforfdung einzumifden, warend er ihn boch bem menfclichen leben und bem Balten ber Borfebung über bie Natur vorbebalt. worren ift feine Eintheilung ber Biffenschaften auch, weil . fie bas Berhaltnig ber erften Philosophie jur Raturwiffenschaft nicht genauer zu bestimmen weiß. Er schwanft über basselbe, weil er in seiner Methobe ber Naturforfoung allgemeine Grundfage nicht entbebreit fann und boch von eben biefer Methobe verlangt, bag fie feine Borurtheile bege und alle allgemeine Grunbfate mit Distrauen betrachte. Bas feine Leiftungen für bie Phyfit betrifft, so wollen wir nicht vertennen, daß er fruchtbare Bedanfen in Anregung gebracht bat. Bir rechnen babin, bag er bie Anwendung ber Analogie in ber Untersuchung ber Ratur empfal 1), bag er gegen alle vereinzelte galle ftritt, welche ber allgemeinen Regel fich ju entziehen icheis nen, mithin auch gegen bie specifischen ober verborgenen Eigenschaften ber Dinge, welche unter tein allgemeines Gefes fich vereinigen liegen 2), bag er auf die Ertenntniß ber Ratur im Rleinen brang, sowohl was ihre Geftalt als was ihre Beranberung betreffe, bag er empfal aunachft bie einfachen Formen, bie Befege ber unorganischen Ratur zu untersuchen und bie Physit auf bem operativen Bege bes Berfuche an betreiben. Bierburch besonbers bat er ber mechanischen Borftellungeweise ber fedtern Zeiten einen mächtigen Borfcub geleiftet und man wird auch nicht leugnen tonnen, bag ibm bierpon ein Bewußtfein beiwohnte, indem er einsab, bag ber Berfuch und bie menschliche Runft nichts anderes vermöge als bie Dinge burch Bewegung in neue Berfnupfungen ju bringen 3). Aber man fann ihm boch in allen biefen Begiebungen nur jugeftebn, bag er burch feine geiftreichen Bemerfungen vielfach angeregt babe; was er in ihnen aussprach, war nicht neu, fondern ichen lange batten bie Phyfifer alter und neuever Beit biefelben Grundfage ausgefprochen und

<sup>1)</sup> Nov. org. II, 27.

<sup>2)</sup> Doch halt er individuelle Sympathien nicht für unmöglich. Natur. bist. 911.

<sup>3)</sup> De dign. et augm. sc. II, 2 p. 66. Homini quippe in naturam nullius rei potestatem esse praeterquam motus, ut scilicet corpora naturalia aut admoveat aut amoveat. Descr. glob. intell. 2 p. 290.

in ihren Untersuchungen geltend gemacht. Er keht in biesen Dingen nicht höher als etwa ein Teleflus, Cafalpinus oder Eremoninus. Seine allgemeine Naturansicht schließt sich den Lehren des 15 und 16. Jahrhunderts im Besentlichen an, wenn sie auch nach Anleitung früherer Forscher manches Übertriebene und Abergläubische beseitigt hat. Die Lehren von der empfindlichen und degehrlichen Materie, von den inwohnenden Geistern, welche in Sympathie und Antipathie wirken, leiten seine Ansichten im Guten und im Bösen und das Wahre und das Irrige, welches ihnen zum Grunde liegt, wird von ihm ziemlich bunt durch einander gewirrt.

Was nun aber Bacon's Beschreibung seiner Methobe, ber Induction, betrifft, so werden wir von vorn herein batauf verzichten muffen in ihr eine erschöpfende Untersudung über ihren Gegenstand zu finden. Aus doppelten Gründen konnte sie dies nicht werden, theils weil er sie bazu nicht machen wollte, theils weil er in ihr allein die richtige Methode der wissenschaftlichen Erkenntniß erblickte.

Was das Erste betrifft, so hielt er zwar die Induction für das einzig richtige Versahren in allen Wissenschaften, aber seine Vorschriften berücksichtigten doch nur
die Naturwissenschaft. Hieraus ergab sich ihm, daß er die Besonderheiten, von welchen die Induction ausgehen
muß, ohne Weiteres zu Allgemeinheiten erhob. Wer ein
Individuum tennt, tennt alle Individuen derselben Art.
Die allgemeinen Formen der Natur, die Begriffe des
Warmen und des Kalten, des Dichten und des Dünnen,
sollen uns unmittelbar durch besondere Wahrnehmungen
bekannt werden. Dies ist unstreitig nicht der gründlichste Beg ber Untersuchung; Bacon felbft verbammt ibn in seinen allgemeinen Forberungen, welche er an bie Induction ftellt; in den Biffenschaften, welche die Berte und Entwicklungen ber Bernunft erforiden, verfahren wir grundlicher; wir halten ba feben besondern gall für werth ber Beachtung. Aber bie Raturwiffenschaft fummert fic nicht um die Renntniß ber Individuen und ihrer besonbern Lebensacte, fondern faßt fogleich bas allgemeine Sefet in bas Auge, weil fie mit Dingen ju thun bat, in welchen nur ber allgemeine Busammenhang ber Erscheinungen ein wissenschaftliches Interesse barbietet. fem Beispiele lagt Bacon fich leiten; feine Unterfuchung ber Methobe unferes Dentens ift von feinem besonbern Intereffe für bie Raturwiffenschaft befangen und feine Methobeulehre tann baber auch nur für eine besonbere Art ber Wiffenschaften von Werth fein.

Unsern zweiten Grund wird man anerkennen muffen, wenn man beachtet, wie Bacon durch sein Mistrauen gegen die allgemeinen Grundsätze in der Bissenschaft dazu geführt wurde nur das für richtig anzuerkennen, was durch besondere Ersahrungen sich beglandigen ließe, aber dennoch in seinem Bersahren vom Besondern aus überall sich genöthigt sah allgemeine Grundsätze und Begriffe vorauszusehen. Das ganze Unternehmen Bacon's geht darauf aus vor der Untersuchung des Einzelnen eine allgemeine Regel für das wissenschaftliche Bersahren auszustellen. Es würde dies etwas durchaus Widerstnniges sein, wenn nicht vorauszesetzt würde, daß allgemeine Regeln allen besondern Untersuchungen zum Grunde liegen. Daher verwirft Bacon auch nicht schlechthin die erste Philosophie,

fondern will fie nur naber an bie Erfahrung berangiehn. Daber gilt es auch als allgemeine Regel für feine Raturforschung, daß bie Ratur überall gesegmäßig verfahre. Seine Untersuchung ber Induction sucht also gwar eine Lude in ber bisberigen Logit auszufullen, indem fie aber bas Eingreifen bes Allgemeinen in bie Erfenntnig vom Besondern aus unberücksichtigt läßt, bedt fich nur eine andere Lude in ber Erfenntnig ber wiffenschaftlichen De-Diefe wird am fühlbarften barin, bag feine Induction überall Eintheilungen voraussest, welche nur von bem eingetheilten allgemeinen Begriffe aus gerecht. fertigt werben tonnten. In feiner Beschreibung ber Inbuction ift einer ber wichtigften Punfte bas große Gewicht, welches er auf bie Beseitigung aller negativen Inftanzen Rur burch fie murbe bas poreilige Auffteigen gu allgemeinen Ergebniffen vermieben werben fonnen und es zeigt fich hierin auf bas entschiebenfte ber Ernft, mit welchem er auf Bollftanbigfeit ber Induction bringt. Die Befeitigung aller negativen Inftangen fest aber ohne 3weifel eine vollftandige Gintheilung bes allgemeinern Begriffs voraus und bag Bacon es nicht für nothwendig gehalten hat seiner Theorie ber Induction eine Theorie ber Eintheilung zur Seite zu ftellen, muß als ein Dangel feiner Methodenlehre angefehn werben, welcher fich nothwendig baraus ergab, bag er nur bas auffleigenbe, aber nicht auch bas absteigenbe Berfahren untersuchen mollte.

Diese Mangelhaftigfeit seiner Methobenlehre fließt ihm aus seiner Reigung zum Sensualismus und seine Reigung zum Sensualismus hangt mit Teiner einseitigen

Borliebe jur Raturwiffenschaft gusammen. Wie es allen einzelnen Biffenschaften geht, wenn fie aus ihrem natur: lichen Busammenhange mit bem allgemeinen wiffenschaftlichen leben berausgeriffen werben, bag fie bie Bebeutung ihres Gefchafts nicht zu burchschauen wiffen, fo begegnet es auch ber Phpfif Bacon's. Er begreift, bag bie Wiffenschaft es fich jum 3wed machen muß bie Dinge nach ihrer absoluten Bahrheit, nach ber Analogie bes Beltalle, wie er fagt, zu erfennen. Er will fie aber bod nur burch ben Ginn erforiden. Daft bie Phyfif, welche bie Natur in ihren finnlichen Erscheinungen auffaßt, bie Belt nur wiedergiebt, wie fie im Denfchen fic abbilbet, daß fie ohne bie Physiologie des Menschen nicht verftanden werden fann, ift ihm wie fo manden andern Er hat fein Absehn auf die einfa-Phyfifern entgangen. den Formen ber unorganischen Ratur genommen, weil die zusammengesetzten Formen ber organischen Ratur ibm als unbegreiflich ober wenigftens als eine fpatere Aufgabe ber Forfdung erschienen. Wie batte es anders fein tonnen, ba bie organische Ratur ohne 3mede nicht gebacht werben fann und er bie 3wede ber Ratur von feiner Untersuchung ausschloß. Wenn er alebann bie einfachen Formen ber Natur untersucht, so achtet er wenig barauf, bag fie nach allgemeinen Gefegen ber Mathematif, welche wir nach ben Befegen unferes Berftanbes entbeden, von uns beurtheilt werben muffen. Daber fommt es, baß feine Physif und bie Gefege ber Erscheinungen in unserm Junern für Gefete bee Weltalls verfauft und nur barum bemuht ift bie Beife zu beobachten, wie in unfern Sinnen und in unserm Berftande bie Erscheinungen fich reflectiren. Seltsam genug hat dieser Meister der Beobachtung nicht beobachtet, daß der Berstand, indem er die Wissenschaft will, nicht ohne Zwede arbeitet. Bacon selbst fann diese dem wissenschaftlich Denkenden zunächst liegenden Zwede nicht unbeachtet lassen; an sie knüpft er seine Methode an; und dennoch sollen die Zwedbegriffe der Natursorschung fremd bleiben, dennoch möchte er den Berstand zu einem mechanischen Berfahren zwingen und ihm wo möglich nichts der sinnlichen Fasilichkeit gegenüber einräumen.

Bei allen diesen Mangeln feiner Methodenlehre werben wir nicht leugnen wollen, daß fie von entscheibenbem Ginfluß auf bie Entwicklung ber neuern Philosophie und Wiffenschaft gewesen ift. Schon ber Bebante Bacon's ift von machtigem Gewichte, daß man an einer vollftanbigen Induction nicht verzweifeln burfe. Er bezeichnet ben Entschluß ber empiris fden Biffenfcaft ihre Aufgabe, wie unabsehlich fie auch fdeinen möchte, ungeftort von allen philosophischen Bedenfliche feiten, mit eisernem Fleige burchauführen. Wenn man eine Bereinigung ber Empirie und ber Philosophie hofft, wenn man beiden irgend eine Berbindung unter einander jugefieht, fo wird man nicht leugnen fonnen, bag ein folder Entschluß vom größten Ginfluffe auf die Philosophie fein mußte. Mus ibm geht ber Überblid Bacon's über alle Wiffenschaften bervor, welcher freilich feine Schwächen bat, aber boch einen Berfuch machte aus ber alten Berwirrung burch einen neuen Irrthum berauszufommen. Man wird nicht übersehen fonnen, wie bie Methode Bacon's in biefer Beziehung einen febr großen Ginflug auf Die Erweiterung bes wiffenschaftlichen Blides ausgeübt bat.

ber andern Seite aber bat feine Methobe auch barauf bingewirft ben Blid in ber Beschränfung ju schärfen. hierauf geht er aus, indem er Theologie und Sittenlehre von feinem Unternehmen ausschließt, auf die Naturphilosophie sich beschränft, in ber Naturphilosophie wieder empfielt jum Behufe ber Induction einen besondern Begriff, ein Gefet ber Natur jur Erforschung fich vorzulegen, in ber Untersuchung desselben bie Ralle zu theilen und nach einem bestimmten Schema bie Erfahrungen jusammengus ftellen, eben fo einen bestimmten Plan beim Berfuche fich porzusteden und in bem bestimmten Rreife feiner Untersuchungen überall auf bas Rleinfte in ben Geftalten und in ben Berwandlungen ber Dinge ju achten. allgemeinsten Borfdriften für alles wiffenschaftliche Forfchen, bag wir unfern Blid zu einer allgemeinen Umfchau über bie gange Mannigfaltigfeit ber Erscheinungen erweis tern und bag wir unfern Blid fcarfen follen in ber carafteriftifden Auffaffung eines jeden befondern Gegenftans bes, bat seine Methobe auf eine febr eindringliche Beise uns vergegenwärtigt.

Diese Berbienste Bacon's werden auf das deutlichste in das Licht treten, wenn man sein Bersahren mit der Weise anderer Philosophen seiner Zeit vergleicht. Man hat ihm besonders zum Berdienst angerechnet, daß er von der Autorität der alten Physis besreite. Hierin hatte er sedoch viele Borgänger, vor allen andern die Chemister, die Theosophen, welche eben so, wie er, auf die Erssahrung, die Beobachtung und den Bersuch drangen. Aber seine Umsicht führt ihn zur Borsicht in dem Ausbausseiner Lehre. Mit seinem Landsmann und Zeitgenossen

Fludd hat er es gemein baguspubandgeeistiche und que genscheinliche Beweise verlangte jaber Rlubb begnugt, fich mit einem Erperiment um feine allnemeinften Behauptungen ju beftätigen, Bacon bagegen verlangtzum, ein Ergebniß für ein beschränktes Bebiet ber natur festguftellen bie weitefte Umicau, welche alles icheinbar Wibersprechente, bas gehoffte Ergebnig Bestreitenbe; unferer forgfältigften Wenn auch feine Eintheilung ber Beachtung empfielt. Inftanzen fonft feinen wiffenschaftlichen Werth haben follte, fo bat fie boch bas Berbienft bie weite Aufgabe eines ruhig abmägenden Berfahrens in ben Erfahrungswiffenicaften uns ju veraufchaulichen. Dag Bacon uns an bie Ratur verwieß, bat er mit vielen feiner Borlaufer und Zeitgenoffen gemein, unter andern mit ben Frangofifden Ethifern, einem Montaigne und Charron, mit welchen er auch ben ffeptischen Beift und vieles in ber moralifden Betrachtung ber Dinge theilte. Wie fie machte er bas Natürliche auch im Menfchen geltenb, aber er giebt fich bavon gurud biefe Untersuchungen weiter gu verfolgen, weil fie ihm zu verwickelt scheinen; er fest bie menschliche Rraft und Runft gewiffermagen im Gegenfag bie einfache Ratur, welche er erforschen möchte, marend bie Frangofifden Ethifer bie Natur im menschlichen Leben untersuchen und fie gur sittlichen Dacht erheben wollten. Diese Beschränfung seines Blide bat er mit ber Ginfeitigfeit, ja mit ber Robeit feiner fittlichen Bilbung gebußt; aber eben bierdurch gelang es ibm ben 3weifel jener Frangofen zu überwinden, welcher baran fich anschloß, baß fie in ben Entwicklungen ber Sitten und ben mit ihnen beschäftigten Wiffenschaften fein Gefes und feinen sichern Gefch. b. Philof. X. 25

Fortschrift sinden konnten. In der Untersuchung der mechanischen Gesetze, ober seinstachten Borgange in der Raur, und der Runfle, welche durch die Mechanis der Natur herr werden, sindet er einen immer weitergreifenden Fortschritt; auf ihn gründet er seine hoffnung, daß wir auch in den Wissenschaften immer weiter kommen werden, weil mit unserer Nacht über die Natur auch unsere Einsicht in ihre Gesetze im Bachsen begriffen sein muß I.

In einem ungewöhnlichen Grabe vergegenwärtigt uns bas gange Befen biefes außerorbentlichen Dannes eine fonft wohlbetannte Erfahrung. In feiner Theologie und feinen sittlichen Grundfagen ift er nicht allein ichwach, sondern auch rob, noch über das Mag, welches von seiner Beit erwartet werben fonnte; bagegen bat er in feinem Bestreben die Reform ber Raturwissenschaften einzuleiten mit ber außerften Beharrlichfeit gearbeitet; fein fcmiegfamer Beift weiß fic ber Natur ju fugen, aber um fie ju bewältigen. hierin entfaltet fic bie gange Starfe feines wiffenschaftlichen Charaftere. Er gehört gn ben Denichen, welche die harmonie ibres Befens einer einseitigen Birtfamfeit jum Opfer gebracht baben. In ihm sprickt fic bie Regel aus, bag man einseitig verfahren muffe, wenn man die ftarffe Birffamfeit gewinnen will. Gine große Birksamkeit hat er in ber That gewonnen, indem er als

<sup>1)</sup> De digu et augm. sc. I p. 42. Hinc nompe factum est, ut in artibus mechanicis primi inventores pauca excogitaveriat, tempus reliqua suppleverit et perfecerit, at in scientiis primi autores longissime penetraverint, tempus plurima detriverit et corruperit. Orrfette Gebante wiederhoft fich bei ihm öftere.

ein wissenschaftliches Parteipaupt ben Beg bezeichnet hat, welchen die Reigung seiner Zeit einschlagen mallte. Er hat seine Partei geleitet und den allgemeinen Plan entworfen, nach welchem nun die einzelnen Glieder derselben im Einzelnen zu arbeiten haben würden.

## Zweites Kapitel.

Die natürliche Religion und das Naturrecht.

Eine Reform ber Philosophie, wie fie Bacon wollte, welche ben Sinn allein jum Richter ber Bahrheit und die Natur allein jum Gegenstande der philosophischen Forfoung gu maden beabsichtigt, fonnte ju feiner Beit unferer neuern Philosophie ohne Biberspruch bleiben. Sensualismus fant noch immer feinen Wibersacher im Rationalismus und die Ansprüche, welche Theologie und Moral auf philosophische Begrundung machten, maren gu tief eingewurzelt, als daß sie durch bloge Ablehnung sich Die schonenben Formen, in hätten beseitigen laffen. welchen Bacon feine Lebren vortrug, fonnten ben Biberfpruch gegen ibn mäßigen, aber gegen feine Deinungen fonnte er nicht ausbleiben. Wir werben fest die Lebren untersuchen muffen, in welchen er fic aussprach, freilich in einer nur fehr bedingten Beife, fo bag man aus ihr hatte abnehmen konnen, daß der sensualistische Naturalismus balb in noch ftarferer Beife fich geltenb machen mürbe.

Wenn man auch davon überzeugt war, bag die Phi25 \*

Digitized by Google

losophie bas übernatürliche zu meiben babe, so folgte boch hieraus nicht, bag jebe theologische und moralische Unterfudung ber Philosophie fremt bleiben muffe. Es ichien vielmehr einleuchtend, bag in ber Religion und im fittliden Leben auch etwas Raturliches malte und bie Erforschung besselben mußte als Aufgabe ber Philosophie ericheinen. Rur ber ffeptische Sinn Bacon's fonnte bavor jurudidreden biefe freilich febr verwidelten Befete gu ergrunden. In bem Streite, welcher über die Grunbfage ber Religion und ber Politif berichte, forberten Theolos gie und Rechtswiffenschaft bagu auf bie allgemeinen Entscheidungsgrunde aus ber Ratur ber Dinge in ber Philofopbie ju fuchen. Richt allein fühnere Beifter verzweifelten nicht baran folden Aufforberungen ju genügen; es mußte auch einleuchten, bag wir fur bie Bedurfniffe bes praftischen Lebens fie nicht aufgeben burften.

Bir fteben bier an ben erften Urfprungen zweier besonderer philosophischen Biffenschaften, wie fie auch in noch größerer Ungabl aus ben Bedürfniffen ber neuern Beit und aus ben Überlieferungen ber alten Bilbung Das Alterthum hatte feine Absonberaus fich bilbeten. berung ber Theile ber Philosophie von ihrem gangen Rörper gefannt. Racbem aber einzelne philosophische Lehren bem Bangen entwachsen waren, ichien es nicht unmöglich fie ale besondere Biffenschaften zu behandeln, wie Grammatif, Rhetorif und andere früher mit ber Phi-Tofophie verbundene Biffenschaften ju einer felbstftanbigen Behandlung gefommen waren. Bacon felbit ichien biergu bas Beifpiel gegeben zu baben, indem er bei allem feinem Dringen auf Ginbeit ber Wiffenschaft boch bie Physit

besonders als philosophische Wissenschaft zu behandeln unsternahm. Die Reigung der Zeit der Eusahrung nachzusgehn stimmte hiermit zusammen; denn die Ersahrung fennt sogleich bei ihrem Beginn verschiedene Gebiete der Unterstuchung. Für die genauere Ersorschung einzelner Aufgaben der philosophischen Untersuchung waren soiche Absonderungen nicht ohne Ersolg, aber untreitig waren sie auch der Bersuchung ausgesetzt über: die besondern Bedürfnisse der Ersahrung den Zusammenhang aller Wissenschaften außer Auge zu verlieren.

Es tann nicht auffallen, daß vor allen übrigen einselnen philosophischen Wiffenschaften, welche in der Folge der Zeit hervortreten sollten, die Untersuchungen über die Religion und über das Recht hervortraten. Theologie und Jurisprudenz mußten zur Ausbildung dieser Lehren auffordern.

Man wird auch nicht übersehen, daß in den Untetsechungen dieser beiden halb philosophischen, halb empirischen Wissenschaften ein gemeinschaftliches Princip sich regte. Die natürliche Theologie und das Naturrocht gingen beide darauf aus Erzeugnisse der vernünstigen Wisdung auf die Natur zurüczusühren. Auch theilen sie das Bestreben das Theologische und das Politische, welche in dieser Zeit noch sehr genau verbunden waren, don einsander abzusondern, weil sie beide in abgesonderten Lehren untersuchten. Sie haben dadurch der religiösen Duldung und der Trennung des Staats von der Kreche Borschub geleistet; es war aber nicht zu erwarten, daß sie den Ansforderungen ihrer Zeit hierin genügen würden, welche von einer sotchen Trennung noch weit entsernt waren

Paft zu gleicher Zeit erhleiten biese beiben Theile ber Philosophie eine Geftalt, in welcher sie nachter lange nur mit Abandorungen im: Einzelnen sich erhalten haben. Raum hatte Baron: 1620 sein neues Organum befannt gemacht, alls: 1624. Eduard herbert in seiner Schrift über die Wahrheit die Grundfäge der natürlichen Religion und 1625. Hugo: Groeins in seiner Schrift über das Recht des Krieges und des Friedens die Grundsätze des Naturechts eintwickste.

## 1. Eduard Lord Berbert von Cherbury.

Er febft bat fein Leben beidrieben, gwan nur für feine Familie, aber mit um fo ftrengener Babebeiteliebe 1). Die Gollberung, welche er bon fich; giebt, lagt einen ber feltfamiten Denfden in ihm extennen. Beboren 1581 auf einem Landgute Enton in Shropfhire geborte er einer adligen Familie an, welche burd Reichthum, Dacht und Sapferfeit in ber Gefchichte Englands fich ausgezeichnet hatten Der altefte Gobn, früh in Biffenschaften und rittenlichen: Runften anzogen, mit, einer reichen Erbin feines Baufas, verbeirathet, mar er bereits; in einer gufriedenen Ebe Bater mehrerer Rinder, und batte in feiner Grafe ichaft bie gemahntiden Amter und vom Sofe bie gewähr lichen Ehren sempfangen; mit ben Biffenschaften beschäfe tigt, bach nicht als Gelebrier, fonbern wie es einem Manne won adigem, Stande ibu, geziemen ichian, verfprach ibm fein Beben einen rubigen Benlauf. Aber ihm fchien es nit not off that properties he have the color

by himself. Mondon 1770. A: Donn Dong-Balpole, because come.

unwärbig in der Butfehold und in per Unfunde ber wafe ten Wett au bleiben zubahm jenkichlest ern ficht frembe. Rans ber zu fehn unbiten Ruhmaben Kopferfeit faufigben feften Lande jun fuden ber Atha Sidne het er ifog vollbrecht, if burd Frantreid icholiandi Deutschlanduidig Schippis und Italien gezogen, im Merkofie mit Belahrten, an Sofen, im Feldlager und in: 3meilämpfen fest olme andern Imedials um feiner Thattraft: Rogus sunfeben ::und ben Rubin; ifines tabellofen Rittere ju bemabrens Men bie Schilbenung eines Don Quirote gu übererichen findefo fann jin feinem Leben bie Buge: lefen, and mehbensifig pufgipmengefest iff. 3). Gegen die Ungläubigen ibattelen gerninfeine Maffen perfuct 3 . Er war im Bogriffaning Regimentziffie Megebig, du werben, als er von Incohal anglestigengistespelig andicipischigtigentageneunder, sonner immitted historik Interesso feines Königs indefust Poliksinnung bente vielle ftautischen Bekenntnisses mis Muthungen nichtunfbue, gisse tiche Erfolge. Im Sinn des, friedfertigen, Königs paper fein Dauptauftrag, ban, Friedan gufrecht guy grhaften und dies war nicht wenigen, im, Sign defi, Glandfen unwelcher in einer kann verträglichen Misching Fishe, dun Krieden din luftggrifd jeghiftfigen ihruderteit medlingeit imm pralerifder Selbfigefälligkeit, perband, "Adan immer batte er eine lebhafte Betenhniß über hie, Entzweiungen gunfunben, melde bie Berfchiedenhait; ber Retigign in Europa entflammte; in Franfreich, ba er gegen bie Rafte, bes Burgerfrieges gu wirfen batte, fleigerte fich biefes Geful

<sup>1)</sup> Balpole fast son thm; the history of Dan Quixote was the life of Plator and a religious of the life 
und erregte filif wiffen Gaftliched Rachbenten. ift feine Sthrfft über bie Babobont bervorgegangen, welche er 1624 Jun Patis berausgabin Er Gatto fe bem Sugo Grofius inho bem proteftantifden Speologen Daniel Tiles fried thifgetheile und wat won ifnet gum Druct ermuntert morbent? Doch fomite bied fented Rocifel, ob er mit eis wem fo' bataboven Wette berberteten burfe, nicht gang Befeltiffeit! Et wandte fiche busproff in Gebet gu Gott, bem Bebetlibes Muftern und beet finnern Lichtes, ibm Ein Beliteit gu nigebent inft Ciabintonnerartiges. Gefrach bon' befreient Beining fifien ihmet fein Borhaben ju billis ath. "Die Gebanten utlichen in tanbiefer feiner Sauptfortiff entwideltei bill beil nach aftined in anbern Schriften ausgefählt ihnbi Befindett lade die Beurtheilung ber beidfilfchen Religion iftigewendet. .. Maisbem er von feiner Gefanbifcaft guttagelehef war; bliebier ben wiffenschaftlichen Beldbaftigunfelli gelteu Waliget genen philosophift stheolo-'affcheit Goriften' fdriet er bas Leben Beinrichs VIII. und fein feigenes When Die undulbsaine Regierung Rarls I. trieb ibunih Bale Cagel bes Patliaments und gur Bertheis bigung bet unterbrudten Dresbotevianer. Doch muß er noch, eye'er 1648 farb; erfabren baben, bag bie Partei, für bereit DillBung et gewirft batte, nicht weniger unbulbfam ale ihre Wegner fich erweifen murbe. 14 Bon feifien Schriften tommt bier hauptfachlich mar feine Chriff über bie Wahtheit in Betrachtung 1). Biemlich anofabrlich fest fie feine Bebanten auseinanber, mit vie-

<sup>1)</sup> Sie ist in wiederholten Aussagen verbreitet worden. Ich gebrauche die britte Aussage: De veritate prout distinguitur a revelatione, a verisimili, a possibili et a falso. 1656. 12. Ihr ist

len Bieberholungen, nicht in ber beffen Ordnung. läßt fie eine Mannigfaltigfeit gelehrtet Renntniffe burchbliden, trägt aber boch ben Charafter eines blogen Lieb. habers bet Biffenschaften an fich, welcher von ber Schulgelehtsamfeit wenig balt und mit ben ju feiner eigenen Beruhigung ausgebilbeten Überzeugungen an bie allgemeine Bilbung der höhern Stände fich wendet. Im Charafter ber jest angebrochenen Beriobe fucht er eine burchgangige Reform ber Biffemfchaft zu begründen und bie Saltung feiner Schrift ift baber febr polemifc, aber wie ein Dann, welcher nicht barauf ausgeht Gegner in ber Litteratur au überwittben, bat er es nicht mit Einzelnen, fonbern nur mit ber berichenben Dentweife feiner Zeitgenoffen gu thun; 'er mennt baber faft nie feine Gegner. Bie Bacon. will er dudinicht: bie altere Dentweise gang verwerfen, sondern nut bie Burgeln ihrer Irribumer. Dbgleich er an ber Raturwiffenicaft Antheil nimmt und bie neuern Forschungen in ihr empfielt 1), trifft feine Reform boch nicht die Physik, fondern die Theologic und die Grundfage bes fittfichen Lebens. In feinen Untersuchungen fpricht fic eine aufrichtige und einfache Bahrheiteliebe aus.

Borurtheile, wie Bacon, bestreitend muß er mit 3weis feln beginnen. Aber seine Zweifel sind nicht so allgemein



beigebruckt de causis errorum, de religione laioi, üherdies einige Gebichte, von welchen die ersten auch in herbert's Leben stehen. Für die Schrift de religione gentilium errorumque apud eos causis gebrauche ich die Musgabe Amstelod: 1663. 4.

<sup>1)</sup> Mus feiner Lebensbeschreibung S. 31 fieht man, baß er ben Paracelsischen Lehren bes Danen Severinus besonders zugethan ist, und seine allgemeinen Lehren zeigen auch, daß die Borftellungsweise der Theosophen einen bedeutenden Einfluß auf ihn ausgeübt hat.

ausgebebnt wie Bacon's. Mit Zweifeln, welche in bas Unendliche geben, will er nichts ju thun baben; alle Bweifel find auf bestimmte Fragen ju beschränten 13. Gein falichter Babrheitsfinn finbet, bag bie Babrheit natfirlich, ber Jerthum und bas Falfche nur Abierungen von ber Ratur find. Daber bat ibm bas Saliche enge Grengen; weber bie Sachen, noch ber Berftant fonnen falfc fein; jedes Ding ift mabr; nur der Umperftand iert, wenn auch ber Berftand nicht miffen fann; mur in ber Gufcheinung ber Dinge ober in ben Soluffen; weiche wir aus ibr gieben , fann Taufdung obwalten 2), and überall gebt bas Faliche von einem Babren aus, wir bie Erscheinung von einer Sache und die Schluffe von ginem Brundfage. Daber gilt es ihm ale ein allgemeiner Brundfas für seine Forschung, daß jeder Irrisum, ufei co in ber Religion, fei es in der Philosophie auf Babrbeit beruhe und feine noch fo widerfinnige Meinung obne Babrheit fein tonne 5).

Roin Buchergelehrten hat er weniger als Bacon in ber Bestreitung bes Borurtheils gegen die Philosophie ber Schule zu kampsen; er läst sie gelten ohne viel auf sie zu halten; als ein Mann der vornehmen Welt und des praktischen Lebens hat en as mit zwei Feinden zu thun, mit solchen, welche alles auf die Sinnlichteit zursäckschen wollen und die höhern Iwede des Lebens verachten, und mit solchen, welche durch Aberglauben uns das gegenswärtige praktische Leben verderben oder von ihm abziehen

<sup>1)</sup> Facultates zeteticae. De verit. p. 202.

<sup>2)</sup> Ib. p. 305; 318; 320 sq.

<sup>3)</sup> Ib. p. 50; 76; 202.

wollen. Er ift eben so weit davon entfernt sich an das Sinutide fesseln zu lassen, als burch die höhern Bestrebungen unseres Geistes dem Sinnlichen und Irdischen sich entrücken zu wollen. Er muß daher zuerst nachweisen, es gebe für nach etwas Höheres, als das Sinnliche; als dann kann die weitene Frage eintreten, wie unser Verhalten gegen dasselbe sein soll.

Den Gensualiften gefteht er ju, im Sinn batten wir einen Raugen ber Bahrbeit. Der außere Sinn eröffnet uns die außere Babrbeit. Aber follen wir nicht auch eine Rorm für die innere und für die ewige Bahrheit in uns baben 1) ? Bur Erfenntnig ber Babrheit gebort breierlei, ein Bermogen ju erfennen, ein Gegenftand bes Erfennens und ein Mittel, welches bas Berhaltnig ppifchen bem Bermogen bes Erfennenben und bem Begenftande berbeiführt 2). Bon biefen breien fommt aber bas Bermogen ju erkennen zuerft in Frage, benn pon unferm Bermögen muß unfer Erfennen ausgebn. Daber nimmt ber 3meifel Gerbert's überhaupt bie Beftalt an, bag er bie Frage vorlegt, aus welchem Permogen beweiß bu beine Erfenntnis 5) ? Er geht alfo auf eine Lehre vom Erfenntnigvermogen aus, wie man ju unfern Beiten gefagt baben wurde. In ber Untersuchung fener Frage findet er bas Reue feiner Lebre. So viel er wiffe, meint er, babe er querft bie Grengen und 3mede aller menfchlichen Bermogen baftimmt 1).

<sup>1)</sup> Ib. praef.

<sup>2)</sup> Ib. p. 4 sqq.

<sup>3)</sup> Ex qua facultate probas?

<sup>4)</sup> Ib. praef.; p. 195.

Dag jeboch seine Forschungen über biesen Punkt in guter Ordnung burchgeführt maren, fonnen wir nicht behaupten. Er unterscheibet bie Wahrheit ber Sache, welche ber Gegenstand ber Erfenntnig ift, bie Bahrheit ber Erfdeinung, welche bie Erfenntnig ber Sache vermittelt, bie Wahrheit ber Borftellung (conceptus), in welcher wir bie Erscheinung auffaffen, und bie Bahrheit bes Berftanbes, welcher bie Sache erfennt 1), und finbet, bag bie Wahrheit überhaupt auf Übereinstimmung (conformitas) berubt, auf Übereinstimmung bes Dinges mit fic felbft, ber Erscheinung mit ber Sache, ber Borftellung mit ber Erscheinung und bes Berftanbes mit allen biefen Gegenständen, welche er beurtheik'2). Bon allen biefen Bestimmungen fpringt er aber alebald zu einer gang allgemeinen Betrachtung ab, welche nur zeigt, bag feine Lehre über bie menschlichen Bermögen von Boraussenurgen ber frühern Philosophie nicht unabbangig ift. bavon überzeugt, daß in und Bermögen liegen, welche weit über alles Irbische hinausgehn, bas Bollfommene, Ewige und Unendliche umfaffen, daß Gott bas mabre Object unserer Erfenntnig ift 5). Gott bat uns eine Sehnsucht nach bem ewigen Leben eingepflanzt und baburd fich felbft, welcher bas ewige Leben ift, fcweigend angebeutet, alebann aber auch, weil feine menschliche Bernunft ibn in feiner Unendlichfeit faffen fann, fich in biefer Welt beutlich offenbart 1). Denn bas Unendliche überfleigt un-

<sup>1)</sup> Ib. p. 7.

<sup>2)</sup> Ib. p. 4 sq.; 16.

<sup>3)</sup> The life p. 22.

<sup>4)</sup> De relig. gent. 2 p. 5.

fere Borftellung und wird nur im Endlichen und unter ben Berhaltniffen ber Beit gefaßt 1). Die gottlichen Rrafte aber find unbeschränft und burchbringen beswegen alles felbft bas Rorperliche 2). Wie follten fie nicht in ber Belt offenbar werden und unfern Beift erreichen tonnen. So wie alles Endliche im Unendlichen umfaßt fein muß, fo werben wir auch ein Zeugniß, ein Bilb ober Beichen bes Unendlichen in allem Endlichen annehmen muffen, besonders im Menschen, welcher bas bochfte aller lebendigen Wefen ift 5). Die Religion, die Berehrung bes unendlichen Gottes, ift ber lette Unterfchied bes Denfchen und herbert zweifelt baber, ob es mabre Atheisten geben tonnte; fie murben nicht anbers als Bahnfinnige ober Bernunftlose fein +). Überall verfundet fich bie Borfebung Gottes; nichts ift umfonft, nichts ohne 3med und je tiefer wir in die Untersuchung unfer felbft eingebn, um fo mehr erfennen wir die Spuren ber gottlichen Beisheit. Der menschliche Leib ift bas größte Wunder und Berbert empfielt baber bie Anatomie, weil fie am beutlichften bie gottliche Beisheit zeige; er meint, fein Anatom fonne Atheift fein 5). In unferm Berftanbe wird nun auch bas Bermogen liegen muffen bie Berte biefer Beisheit gu Es ift etwas Analoges gwifden unferm Bermogen zu erfennen und zwischen ben Gegenftanben ber Erfenntniß; in seinen Gesetzen entspricht ber Mifrotos-

<sup>1)</sup> De verit. p. 34.

<sup>2)</sup> Ib. 46 sq.

<sup>3)</sup> lb. p. 73; 86; 316 sq.

<sup>4)</sup> Ib. p. 223; 273. Religio hominis ultima differentia.

<sup>5)</sup> The life p. 36.

nus dem Matrotosums. Eben so viele Wahrheiten giebt es, als es Unterschiede der Dinge giebt, und so viele Unterschiede der Dinge es giebt, eben so viele Bermögen des Ersennens giebt es in uns 1).

Wir seben, es find metaphyfische Grundfage, welche feine Untersuchungen leiten, im wesentlichen biefelben Grundfase, welche seine schon bemerkte Borliebe für die Theosophie erwarten ließ. Bon einem obersten Princip, von Gott, einem unforperlichen unenblichen Befen, gebt alles aus; aus ber Einheit entfaltet fich alles gur Mannigfaltigfeit. Das Riebere ift bem bobern, bas Mannigfaltige bem Einen in allen Graben bes Seins unterworfen; bie Materie wird vom Leibe, ber Leib vom Beifte, ber Beift von Gott bebericht 2). Das ift ber Beg ber Borfebung, welche vom Allgemeinen jum Besondern fortichreitet, in welchem aus dem Ginen das Biele emanirt; umgefehrt ift ber Beg unferer Erfenniniff, welche vom Besondern jum Allgemeinen gefangt 5). Daber ift ber Rörper von Natur weniger erfennbar, als bie Scele; ber Sorper verbult ben mabren Beift und bas Sinnlice fann als ein hinderniß ber Ertenntnig angefebn werben. Beift, beffen nadtes Befen in Berftand und Glauben beftebt, ftrebt über alle Schranfen binans, verachtet ben Tob ober febnt fich nach ibm; feine hoffnung ift, daß felbit bas Unendliche fich ibm eröffnen werbe +).

<sup>1)</sup> De verit. p. 10; 13; 38. Tot sunt facultates, quot rerum differentiae et vice versa. Ib. p. 39.

<sup>2)</sup> Ib. p. 89; 111; 116; 270.

<sup>3)</sup> Ib. p. 72.

<sup>4)</sup> lb. p. 314 aqq. Recludetur demum — etiam ipsum infinitum.

ler Macht werben wir von Gott regient, da wie unserer Freiheit noch nicht völlig mächtig sind. Denn wie das Embryo sich selbst nicht kennt, so liegen wir und selbst verborgen in dieser Welt eingeschlossen und harren des Tages, der uns von diesem Körper und dieser Welt befreien und die Erkenntniß unser selbst und unseres Grundes bringen soll 1). Wir werden nicht nöthig haben diese theosophischen Gedanken Herbert's weiter zu verfolgen, unsere Auswertsamkeit hat sich vielmehr dem Neuen zuzuwenden, welches er an sie anschließt.

Hierbei werden wir nun bemerken muffen, daß er die theosophischen Lehren von Schwärmerei frei hält, indem er uns anweist vom Riedern zum Sohern, vom Besondern zum Allgemeinen aufzusteigen. Dies stimmt mit Bacon's Methode überein, doch kann herbert den sensualistischen Reigungen seiner Zeitgenoffen sich nicht ergeben. Er erklärt sich gegen die Lehre von der leeren oder von der abgeschabten Tasel, indem er weber zugeben kann, daß wir von Natur leer, noch durch die Sünde ausgeleert sind. Unser Bermögen zu erkennen müssen wir bei uns tragen, wenn auch die äußern Objecte es zur Thätigseit anregen mögen, so liegt doch das Bermögen über Wahres und Falsches zu entscheiden in unserm Geiste und wenn wir alles, was von außen empfangen wird, von uns abziehen, so bleibt uns noch immer unsere eigene Natur. Der Sinn ist zwar

<sup>1)</sup> Ib. p. 314. Numinis vi tacita regimur in nostrum jus non satis asserti, donec isto excludemur et corpore et mundo.

<sup>2)</sup> Ib. p. 68. Quod tecum ad objecta ducis, dos naturae est. — Apage igitur istos, qui mentem nostram tabulam rasam sive abrasam esse praedicant, quasi ab objectis haberemus, ut in illa denuo agere possimus.

ein, Zeuge, aber nicht, ber Richter ber Bahrheit 1). hierbei ftust fich Berbert auf allgemeine Begriffe ober Grund: fage, gegen welche niemand ftreiten burfe und welche er als Aussprüche: bes natürlichen Inftinfte in uns betrach-Beit gefehlt, daß sie als Ergebnisse ber Erfah. tet 2). rung angesebn werben tonnten, fann vielmehr teine Beobachtung ober Erfahrung ohne fie vollzogen werben. fuche und Schluffe folgen folden Grundfagen, welche als Gebote ber Ratur von uns nach sicherem Inftinit anerfannt werben muffen 5). Wenn wir bas, was ber bert bierüber porbringt, als gerichtet gegen bie Lehren Bacon's uns benfen, jo werben wir es nicht ohne Ge wicht finden. Er macht barauf aufmertfam, bag allen unfern Erfahrungen, Beobachtungen und Berfuchen um sere eigene Natur porausgebt, in die Ergebnisse des empirifden Berfahrens fich einmischt, ja die Entideibung über dieselben abgeben muß. Anftatt uns nun Beforgniß über folche Ginmischungen von unferm Gigenen gu erregen, wie Bacon gethan hatte, flugt Berbert vielmehr alle Sicherheit unseres Beiftes auf fie. Bas ursprünge lich in unserer Ratur liegt, muß uns begleiten, baber in uns allgemein sein und in allen unsern besondern Thatige feiten fich gelfend machen. Go ift, es mit ben allgemeis nen Grundfagen, welche uns in allen Erfahrungen, unter

<sup>1)</sup> Ib. p. 40.

<sup>2)</sup> Ib. elenchus verborum ju Anfang ber Schrift.

<sup>3)</sup> Ib. p. 2; 35. Tantum abest interea, ut ab experientia et observatione deducantur elementa sive principia ista sacra, ut sine eorum aliquibus sive saltem aliquo neque experiri neque quidem observare possimus. Ib. p. 37; 60; 68.

jedem Sinneneinbrude begleiten 1). Der Sinu fann uns immer nur Beitliches und Befonderes lehren, wir tragen aber auch etwas bei uns, welches uns ewig und in alle gemeiner Beife beimobnt; unfere eigene Ratur ?). fem und urfprünglich beimobnenben Bermogen baben wir vor allem andern Glauben zu ichenken, vor allem übrigen, was burch ben Sinn ober burch Uberlegung und Schluß in und eingetragen wird; es beglaubigt fich felbfic). Daber tann herbert auch ben 3weifeln, gegen bie allasmeinen Grundfage nicht beiftimmen, vielmehr obne eine genauere Untersuchung berfelben im Befondern anzuftellen ift er bavon überzeugt, bag es folde Grundfase gight, welche bie Ratur alle Meniden, ja alle lebendige Befen über fie, muß eine allgemeine Übereinstimmung fattfinden und bie Aufludung folder Gage, welche alle Welt anerkenut, ift ihm beswegen auch von großer Bictigfeit. Er glaubt, daß man in biesem Wege zu mathematischer Gewißheit würde gelangen können 1). Ger

<sup>1)</sup> Ib. p. 57; 85. Post communes igitur notitias sive doctrinam instinctus naturalis in homine gradatim et successive sese ad objecta explicantes particulares quaedam notitiae et sensus suboriuntur, a suis facultatibus particularibus conformatae.

<sup>2)</sup> Ib. p. 65; 112.

<sup>3)</sup> lb. p. 195 sq. Instinctus naturalis sive notitiae communes a se ipsis unice fidem obtinent et supra rationem, i.e. discursum credi postulant. Idem de facultatibus reliquis existimandum est, quae imprimis ab inferioribus facultatibus informari dedignantur. Ideo sensui interno circa objectum suum potius quam sensui externo et sensui externo denique potius quam dicassui credendum est. lb. p. 208.

<sup>4)</sup> Ib. p. 49. Summa igitur veritatis norma erit consenses universalis. Ib. p. 55; 62. Nunquam satis interea hortari posses(6), 5. Philos. x.

unterfceibet babei allgemeine Rennbuiffe, welche urfpranglich vom Inftintt uns gelehrt werben, und andere, welche nur burd Kolgerungen uns einleuchten, und giebt jenen ben Borgug por biefen in Begiebung auf ihren Borrang ber Entstehung nach und auf ihre Sicherheit 1). alle: Folgerungen fcheinen ihm ber menfchlichen Schwachbeit unterworfen zu fein, wavend bie allgemeine Ratur Diefer Unterscheibung folgend' ift er uns ficher leitet 2). swat nicht obne alles Mistrauen gegen allgemeine Sate, aber boch feinesweges in bem Umfange, in welchem bie Frangbfifden Steptifer und Bacon es ausgesproden bat-Befonbers ben allgemeinen Grunbfagen ber Sittenlebre vertraut er; in ihnen findet er bei vielen Abweichungen bes Urtheils im Befondern die größte Ubereinftimmung im Allgemeinen, welche in bemfelben Brabe feine andere Biffenicaft außer ber Mathematit aufzuweisen In einem völligen Gegenfat gegen bie Anficht Bacon's meint er baber, bag bie religiofen und fittlichen Babrbeiten unferm Befen naber und ficherer maren, als bie phyfifchen Babrheiten, obgleich auch biefe mit jenem in einer fichern und fletigen Berbindung flanden 1). Die ursprunglis den allgemeinen Erkenntniffe find ihm als unferm Befen an-

... Silver

sumus lectorem nostrum, ut ex consensu universali communia illa principia — — seligant, ia ordinem denique digerant et tanquam providentiae divinae universalis ideam et typam optimum habeant. Ib. p. 72; 271.

<sup>1)</sup> Ib. p. 62; 76 sqq. '

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 2) **ib.** p. 77.

<sup>3)</sup> Ib, p. 143. De morali philosophia summus consensus; tota enim est notitiae cummunis, quod involiquis scientiis, nisi fortasse mathematicas excipias, non datur.

<sup>. 4)</sup> lb. p. 54.

geborig auch ber 3med unferer Biffenschaft, warend bie finnlichen Ginbrude nur als Mittel angefehn werben burfen, burch welche wir jur Erfenninis ber Dbiecte gelangen follen, und er tann fic nicht genug barüber wundern, bag fo viele, welche nur bem Sinn pertrauen wollten, beim Mittel fteben geblieben find 1). Der Sinn gehört nur ju ben Thatigfeiten und fann baber auch nur Thatigfeiten jur Erfenntnig bringen, nicht aber Dinge ober Die Bermögen ber Dinge, aus welchen ihre Thatigfeiten bervorgebn. Er bezeugt nur ein Ergebniß aus ber Bechfelwirfung zwischen unserm innern Bermogen und bem außern Objecte 2). Daber achtet auch Berbert Die Befdicte, welche Bacon jur Grundlage unferer Wiffenfchaften machen wollte, nur für ein geringeres Berf; fie fann fich ber liberlieferungen nicht entschlagen und gewährt nur Babrideinlichfeit 5).

Diese Anfänge des Streites zwischen dem neuern Senfualismus und Rationalismus enthalten freilich viel Unflares und sepen meistens der einen Behauptung nur eine andere entgegen; aber einen Hauptpunkt stellt doch herbert an die Spipe seiner Untersuchungen, welcher geeignet war selbst seine Gegner für sich zu gewinnen. Montaigne und Charron waren geneigt gewesen in den allgemeinen Grundsähen unseres Denkens Aussprüche des na-

<sup>1)</sup> Ib. p. 94. Mirum est interea, quomodo in. sensu, i. e. in media via, haeserint plurimi. Ib. p. 106.

<sup>2)</sup> lb. p. 56. In actum i. e. in sensum. Ib. p. 93. sq. Quod igitur sentis, neque est facultas sive vis interna sese explicans neque objectum, sed actionum resultantia quaedam ex collisione et concurso metuo oriunda.

<sup>3)</sup> lb. p. 296.

tutliden Inflinits anguettennen ; auch Bacon batte ibnen bierin betgeftimmt, wenigftens in Begiebung auf bieballgemeinen Grundfäge unferes banbelns. Diefelbe Dentweife macht Berbert geltenb gue Bertheibigung ber allgemeinen Grundfage überhaupt. : Ein urfpringlicher natürlicher Inftintt, welcher uns zur Wahrheit führt, ift ihm bas oberfte Bermögen, welches und in allen unfern Thatigfeiten leitet; alle Abrige Bermogen für bie Ertenntnig, ber innere, ber außere Ginn und bas Schliegen, geben von biefem Inftinfte aus und werden von ihm regiert 1). bauptung unterftligt Gerbert burch eine Bemerfung, welche gang im Sinn ber neuern Senfualiften und ber berfchenben Reigung jur Phyfit ift. Die allgemeinfte Thatigfeit biefes Inftintts, in welcher Menfchen, Thiere, Pflangen und alle natürliche Befen übereinftimmen, ift bas Stre ben fich felbft zu erhalten. Darin liegt bas oberfte Befes ber Ratur, welches im Inftintt aller lebenbigen Befen fich verfundet, welches felbft bie Elemente gum Biberftand gegen feindliche Rrafte aufruft; wo Bewußtfein fich regt, ba wird bas Bewußtsein biefes Gefetes nicht fehlen tonnen, burch bie Objecte nur erregt, aber nicht von ihnen in die leere Tafel ber Seele eingeschrieben, fondern aus ber innern Ratur aller Dinge bervorquele Wir haben gefehn, wie allgemein verbreitet in biefer Beit die Berufung auf biefes Naturgefet mar; wir werben finden, bag fie noch immer ftarfer fich aussprach.

<sup>1)</sup> Ib. p. 46 sq.; 262.

<sup>2)</sup> Ib. p. 49; 54; 81; 140. Cujus (sc. instinctus naturalis) summa lex propria illa conservatio, quae in omnibus describitur.

Herbert rief, indemner auf basfelberfich benog, bie Berg ehrung bes allgemeinen Raturgefetas jur Poftatigung ber allgemeinen Gefete bedi Berkanbes gufen bebig ber bei bet

Der Begriff bes natürlichen Inftinite, melder gunacht auf die Erhaltung feiner selbst geht, findetenun, phor in einer ungezwungenen Beife noch eine wiel weitere Ausbehnung und hierauf gründet fich bas Berkrauen Berbertig auf die allgemeinen Begriffe überhaupt, Menn man nicht gu leugnen Willens war, baf bie Befete ber Ratur von Bott abhaugen, fo honnte jed feine Schwierigfeit baben in bam natürlichen Inftinit ein Wert ben Boxfebung Gottes, ju erbliden. Das Streben nach Erhaltung feiner felbft ift eine Erweilung ber allgemeinen Borfebung, welche Berbert die Ratur nennt, im Gegenfat gegen die befonbere Borfebung ober bie Gnabe 1). Die Erhaltung feis ner felbft treibt aus ben Dingen ihre Thaten beraus, fie ift baber praftifcher Art and beswegen tonnte Derbert bie prattifchen ober fittlichen Grunbfage als bie erften, bem Inftintt jungdift liegenden betrachten. An bas Befeg ber Selbsterhaltung ichließen fic alebann noch andere prattifche Gefete an. Der Inftinft treibt zuerft bie innern Thatigfeiten beraus, bie innern Thatigfeiten führen aber auch ju forperlicher Außerung und alles bies geht auf einen 3wed, im Allgemeinen auf bas allgemeine Gut, welches die ewige Seligkeit ift'2). Eine bedeutende Er-94.

in a bailte.

da a como

<sup>&</sup>quot; 1) Ib. elench. verb.

<sup>2) 2) 140.</sup> Proximo sequentur loco internac facultates, quae ea ratione instinctui naturali subjiciuptur, qua commia in beatitudinem acternam tanquam finem ultimum, relata sunt;

<sup>- -</sup> Quemadmodum igitur sub instinctu naturali facultates

weiterung erhalt aber diese Lehre noch durch die Betrachtung, daß der Instinkt um die Erhaltung des einzelnen Dinges zu betreiben auch die Erhaltung vor übrigen Dinge, mit welchen das einzelne Ding zusammenhängt, nicht vernachtäffigen darf. Daher behnt er sich auf die Erhaltung der Art, der Gattung und der ganzen übrigen Welt aus, nur in der Weise, daß die Vorsehung Gottes ihn zunächst auf das Rächte gerichtet hat um mit der Borsehung für das Ganze auch die Vorsehung für das Besondere zu verdiesden. So ergiedt es sich, daß der natürliche Justinft auch die allgemeinen Begriffe beglaubigt, welche der Jusammendang des Ganzen fordert, die Begriffe des Schönen und des Guten, so wie aller natürlichen Ordnungen, in welchen wir uns an das Weltall anschließen 1).

Man fieht, daß biefer Betrachtungsweise die Ordnung bes Erkennens in ganz entgegengesetter Beise fic darftellt, als wie fit im Sinne ber Sensualisten gedacht wurde. Nicht vom äußern Sinn geht das Erkennen aus, sondern von innen heraus bilbet es sich unter der herrschaft ei-

internse — — ita sub istis facultates corporeae militant. — — Hanc igitur (sc. beatitudinem aeternam) suo more sub ratione scilicet conservationis propriae consectantur omnia. Ib. p. 262.

<sup>2) 1</sup>b. p. 56. Instinctus naturales sunt actus facultatum illarum in omni homine sano et integro existentium, á quibus communes illae notitiae circa analogiam rerum internam, cujusmodi sunt, quae circa causam, medium et finem rerum, bonum, malum, pulchrum, gratum etc., maxime ad individui, speciei, generis et universi conservationem facieptes, per se etiam sine discursu conformantur. Ib. p. 72 sq. Nisi enim ex communi illa sapientia naturae lex intus rogata mutuum rerum vetaret interitum, in se alternis vicibus ita saevirent omnia, ut nihil non subrto periret.

nes alleemeinen Raturgefetes, welches alles jufammenbalt und bem natürlichen Inftintte bie Renntnig bes Allgeneinen entlodt. Diefem allgemeinen Beftreben, welches. auf bie Erhaltung, bes Einzelnen als eines Gliebes im großen Banger ausgeht, foliegen fic alebann ber innere und der außert Sing und julett auch die Folgerungen bes Schlusperfahrens, an, welche bie allgemeinen Brundfäge des natürlichen Inftinkts auf die besondern Erfahrungen ber Sinne anwenden. Dierdurch soll ein allgemeines und bochfich Gut gewonnen werben, In ber Berfolgung beefelben tounen une bit Sinne foren; auch bie Freiheit in unfern Folgerungen fann irren; aber gulest bleibt boch alles unter bem allgemeinen Befete ber Borsehung, welches ben endlichen Frieden herbeiguführen verintide 1). 11.00 3.131 4.4

Man wird aber auch bemerken, daß diese Lohre die Ratur in Begiehung auf einen Zweit sich benkt. Hierin ist sie dem Lehnen Bacon's durchaus entgegengesest. Sie küst sich auf die allgemeinen Säge, daß nichts umsont sein, daß weder die Notur noch Gott. im Nothwendigen etwas werabsamen oder im Zusäkligen etwas überstüssen könne. Der Zweit aber, welcher im Allges meinen verfolgt wird, die ewige Seligkeit, liegt weit über das: hinaus, was durch die Erhaltung seiner selbst, seiner kutzund Gattung, sauch die Erhaltung bes Weltalls, wreicht werden könnte. Es ist vielmehr alles auf eine weitere Entwicklung und ein Fortschreiten im Leben der Dinge angelegt, so daß sogar die Hossfnung auf die Erkennt-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Ib. p. 104.

nig bes Unendelchen; wie mit faben; was wicht abgiefchuttten werben foll. Daber bettachtet Berbert bie Ratur midt als eine mechanische Jufammenfegung tobite Maffen; fons bern nach ber Beffe ber Thenfopten fect er aberall ben benbige Saitien ober, wie er fic wiesperinten flebt, eine plaftifche Kraft, welche ungethölben ben Dingen beitsofne und die Reiffie eines viel vollfontmonorn Lebens in fic enthalte; ale bus ift', weldes biefe Erbe uns gewähren fann. Sierin ift feine hoffnung auf wein unfterbliches bes ben gegründet, welches in ber Ephaltenig feiner felbft war feine unvergängliche Grundlage bat In Bon der pinfit fchen Ratur, welche wenigftend verninthungeweile: auch milt ber Beltfeete gleich gefest wird julettet Serbert bei Bisfankmenhang bet Geele mit bem Rörper ab.2); caber nur ber Rorper geht uns im Tobe verloren; bie plaffifte Rraft bleibt und, if Betfland und Billen fic entfallend; fie wird much ben Bufammenbang mit ber übrigen Welt wieberherftellen ; einem neuen Rotper, eine beffere Da terie / welche und bargeboten werben barfte, wirb. fie imit fic au vereinigent wiffen 3). Dietbei folieft min Berbeit bie Entwidlungen ber Freiheit nicht aus. "Bon einem nas tutlichen Suffinitigwife Teitet er Mes ab gian ibin und feis nem Streben Hach ber ewigen Geligfeit bleiben wir gu feber Stunde gebunden und mifere Breifeiffaten biefen Broed nicht verritten: dber unfer ittneter Stin beglaubigt' unenbtob unfern' feelen Billen in fonwent, fibago wir Bewalt aber and the Forestrational Lie William Fronte

<sup>1)</sup> Ib. p. 117; 281; 313; the life p. 22.

<sup>2)</sup> De verit. p. 113.

<sup>3)</sup> Ib. p. 117 sq.

<sup>4)</sup> Ib. p. 104.

bit. Mittel Gu rudfteint Jielt habenist) uben Anfatrage bisngit Enders Der Anfang fitte indtittiden Infinftis ball Etel? bie Freiheitge beitrigingibe faben fiber bas BitbuberAlmenbe lichfeit: Guiden; unduringt butch ifer haben iwier etwait, mas wie milt Bethenbud: fremmen frem bie eine beite falle fiber Borntogell besti Menfchen liegen ibither ihmisches bemurMie kinftiunder hernspreihelt, ebes Billents und binden mimt all Wittel vomifenentngpu biefen zur gefandent? : : (Sie ininitis & auch feine Gate über bin: Froiheit: Mach oben Behre ben: Dot missaliften: febmeetem 5), i vonn ber : Matun, Goeldenaum: Biele ffichert. Ameliet ner obeide bie Kentbricklungen Gunfeben Atteilbeit abbänglau bent mant bein Unenblichen. Der "Dacher Gwiede welche bin, ibed Ratur waltet jis wieder alles Endiche auns allgemeine Enabe ober Borfebung Bottes nicht verbneftolde : Therini werfindet fich bierfittlichen Richtunge i welche burd herberte Leften hielburchgehtagenlienwendet ihnicher Reit gion judabenn libite. Meligion, deftehbnibmi id fietlichendles Einen foldben werber eines Pragueins ber Religionen. noid net in Fraish cinamble nod Sabrah it and berd Chine. (L. !.. media, tamen zum libere, nosmet insos habemus, gund guidem ex sensu interno constat. ex sensu interno consect.

2) hi p. 105 sqq. Quatenus igitur homo fiber est, infinithe est drid l'Est'ifitult métinctes inaturales es la homine de ip. spippifing ippijquis ibrisht ihikuliking ilipottesi aphidiji julijipsi Inter quas cunctae facultates reliquae ita intercedunt, ut actiones maxime necessariae proximo post instinctum maturatem; sequantur loco. — Mecessariae restones mostrae man sunt. 😁 — Quae spontaneae actiones, solummodo sunt nostgrend al (S

3) Gegen die Determination des Billens duck badigefielde geschaften weitlich bei Gweiten und der Gweiten und der Gweiten bei geschaften der Gweiten de

ben ; welches und: Gott idle beift baciften ichtute frebi. Beth Bugenbrifft jung: Preife Gette praffe Engenbenige soren gufdurinen und mitffen fach wiegenfeitigt mußigen; it feber "einzelnen" wärben wir Abertreibuchtige "fürchten bas beird fie baben wind jeber für fich narbwineit liefchränlten Werth zi bied gilt felbft von ber beliftlofen Berehrung Gotted, welche auch übertrieben weiden fannes narnin bet Gemeinschaft mit allen albeigen' Tugenben siftiefie wahre Religion 13: 'n Son win bie: Ertenutuis affen: ABabrbeit feie tell nut herbert ble Religion von bet Reifer und ben Buffintte abl in Denn ift ihnen findet er jemid wer faben, bie allgemeine Becehrung Boites, melde in inken Dingen und Telten foll. ::Die bejonvere Gnabe, welche und in in gend einet Dffendarung ju Theif werden fann, barf bie allgemeine Gnabe ober Borfehung Gottes nicht verbeden 3). Es ift guttlog vie Ratier, welthet bie langemeine Borfe hang Gottes ift prompatiagen Der Bick miffen, bag :et auche falfche Meligionen giebriefwir iheburfem baber auch eines Pruffteins ber Religionen." Ginen folden werben wir nur im Drufftein aller Babrbeit finden Bunen, b. b. in ben allgemeinen Brundfagen, welche uns ber Infintt an die Band giebt 1. Auf ihnen beruht bie fatholifche, d. b. die allgemeine Rirche ... heren : Urtheil Berbert alle feine Lebven- unterwirftis). " Michte Lann worben feine, mad <u>Contraction and the crostic attended and another state of the contraction of the contrac</u>

<sup>1)</sup> The Me w. 37 begins of ours org surpsessor ones.

<sup>3)</sup> Ib. p. 731802 aute obominate et manado sunt postere de !!

<sup>. . 4).</sup> Ib. pi2654 2826 enilli Eto Meline be26 pe654 et et et

<sup>15)</sup> Ib. p. 26%; 286. Has entern sont manino motifiae communes; on quibus méres enclosia catholica vive enternalis constat. De rel. gent. 16 p. 234. ...

unftein allgemainen Grundfagen iniberfpricht: :: ilbert bie Beimunftokan mandes hinausachn, was nach westricheiglichen Granben tingenommen merken barf. aber obne Bernauft kunn miches won und gebilligenverben I. Das tienfest: fich, herbert bem blinden Antoribatoglauben ente gogend , Der Glaube haben nur Berth; wenn er toabre batt unfer Glaube fei, b. bumidhabert Meinung eines Anbered falger febet tonne, von :: Gott: mit inach feinem iciaer nen, michtenach frembem Glanben beurtheilt merben 2). Seinen : Mlauben an bie Offenbarung verfichert er inun ofter aber biefen biftorischen Blanden, an bie Autorität Amberer follen wir wohl unterscheiben von bem Glauben an Gott und bie Matter ; welchenim unferm Gewiffen fpricht. 9). . Sein Streit ift inun gegen : bie Berläumber ber Ratur gerithiet, als wenn fie venborben mare und und einen falfden Weg zeigen tonnte. : Gie bat immer bas Bofe itenabichent !). : Zwar fann Gunde unfere Ras tur verunreinigen, und verblenbeng ber Strafe und foulbia machen und von der Geligfeit uns gututhalten Coerbert ift fogar bergit jugugeben, bag: eine Gunbe mit bem Billen Gott : 34. beleibigen eine indide Strafe verbienen würde; aber eine folde Gunde und baber auch folde Strafe balte er für gunmöglichen Die natürlichen Fabier feitengle walche i Bott auf afich und bie ewige Geligfeit gerichtet bat, liegen fich zwar in Biblaf. wiegen und burch bie Abweichungen ber Freiheit vom natürlichen Wege ju

S. 17.4 A. M. W. C.

502 : pr 312 : 915 .

<sup>4)</sup> De seusis errene p. 71. - a cui Z. . 801 .; 2 a ce set . ...

<sup>2)</sup> De verit. p. 266.

<sup>3)</sup> Ib. p. 8.

<sup>4)</sup> lb. p. 132.

Afribainern verleiten, icher ansrotten liefewaffe Alb nicht b). Den: Menfchen: tannfinda micht: andziehn zurdie: Freibeit fant ben Sim wes Göttlichen nicht auslösten Di' hierin geht Serbert fo meit, bag er fogar politien Digenbunis Boften niup bineit: Drabunterficiebeifindet Die 3m ber imitt lein Canfbabn, intwelcher unfer Leben verlauft, tonnen wit webergang gut; noch gang bofe fein. "Dag foir fünbinen itonnen; gebott att ben gebeimen Rathschliffen Got tes dagrwennt wir aberigefänbigt baben, tonnen dier auch bund nufrichlige: Renn : wied i wiedet an Gott beliebren :imb feiner Bergelbung theilbaftig werben; bag bies nicht mis feelunt Biffen gefchehn Banepilft eine beillofe Lebre. 3: Amar foll: und bie Werzeibung unferer Miffethaten dicht jan leicht geinacht inberben ; "aber eben fo ivenig fann Sefbect bie Lebre Billigen & buf cher Gunber ber Ondbe Buttes nicht mehrithelihaftig und gadzlich vermeifen felin Dag Gott und aus reinem Boblgefallen verbaumien sollte, wiber 213 Dies Artifelisbes Biedheite, swelcher Berbert faus bet natlirlicen Religion giebt, find gebr einfachunges fift bein poditer Gott privingillen ihm verehren bellegend rifte Fribiels migfeite find idies wongligtichften Abeile der Glottesveribrung f übeb unfere Ginben follen: wir Gomen einwinden ingh tung ifnen entschlägens intinundende diefende Ceben ift bon beur gottlichen al Giteniunber Gerechtigteit "Loon . wind sie ihmeistugen ter ereiheit vom nachtrikust <del>drege su</del>

1) Ib. p. 104; the life p. 37 sqq.

2) De verit. p. 103. Negamus te honswenn ennere bosse.

3) Ib. p. 41.

25 De verit, p. 266.

4) Ib. p. 280. 5) Ib. p. 270; 278 sq.; 288. 3' 4b. p. 8.
4) Ib. p. 132.

Strafe zu erwarten Dr bies fünd bie fünf Artifel, welche fich unter, bon Deiften burch bas Anfebnahertenbereis breitet! haben Dra. Er: behauptet, bag: fip allgemein pap allen Bolfern aneriannt und nur burch Buthaten wifffurlicher Art verbeckt worden waren. Aplice Buthaten erfceinen ihmitale. ein natürlicher Erfolg ber öffentlichen Gottesverehrung, ju welcher wir, bod berpflichtet imaren, weil eine fo öffentliche und machtige Cache, wie bie Religion, nicht innerhalb ber Privatwehnungen fich wurde verschließen taffen. Er verwirft auch bie Ceremonien ber öffentlichen Religion nicht; fie bienen zum angern Schmud, burfen aber nicht zum Wesen, ber Religion gemacht werben ; man foll fie auch ju läftigem und jungiemenbem Pomp nicht anwachsen laffen Dom Die religiösen Tugene ben bleiben der Saupttheil des Gottesbienftes; aus ber hoffnung: foll und Glaube, aus, bem Blauben Liebe, aus ber Liebe Freude und julest ewige Seligfeit ermachfen 4), Dag feine funf Artifel gur Seligfeit, genugen, ift Berbert bescheiben genug, nicht, behaupten, ju mollen; benn bie Berichte Gottes maren uns verhorgen; aber er balt es eben beswegen auch für permegen bas Begentheil behaupten zu wollen 5).

Wenn er fich nun guruchatt von ber Bermerfung alter Bufage gu ber natürlichen Religion, fo beruht bies

Digitized by Google

edition to a contract of

3570

<sup>1)</sup> lb. p. 268 aqq.; ,de relig. gent. 1 p. 2;; 14; :15,

<sup>2)</sup> Er rühmt fich, ihrer Erfindung, welche ihm gliddlicher gemacht habe als jebm Archimetes. De gel. gent, 16 p. 218.

<sup>4)</sup> lb. p. 274.

<sup>5)</sup> De rel. gent. 15 p. 217.

barauf, bag er neben ber allgemeinen Berfebung Gottes, gu welcher auch bie natärliche Religion gebort, noch bie befondere Borfebung gugiebt. Bie bei ben Theofophen, fo spielt bei iben bas Princip ber Indischuation eine große Rolle. Go viele Unterschiebe es giebt, fo viele Bahrheiten giebt es, die Unterfciebe aber geben aus bem Principe ber Individuation bervor, welches in Gott liegt, weil alles End. liche vom Unendlichen umfaßt wirb. Go wie nun bas Unendliche, fo find auch alle Unterfchiebe uns beständig gegenwartig und unfet Berftand bebarf mur ber Erregung um fie gu erkennen. Dies ift bie Analogie, welche poifchen unferm Berftanbe und ber Belt flattfindet 1). 3br gufolge baben wir nun aber auch ein feber ein besonderes Befen, für welches auch die gottliche Borfebung im Befondern wirft. Daber flebt die besondere Gnabe mit ber allgemeinen Ratur unter ber bochten Borfebung. hierzu tommt noch, bag herbert meint, ber Menfc fei einer befondern Borforge wurdig ale bas Bochfie ber Schopfung 2). biefen Glauben an bie befondere Gnabe Gottes balt herbert für allgemein verbreitet und beweift bies aus bem Glauben aller Bolfer an bevorzugte Menfchen, Dete und Sandlungen, aber besonders an die Dacht bes Gebets, welches Gottes besondere Borsebung anvuft und feine Bulfe erbitten zu konnen überzeugt ift 3). Daber

Digitized by Google

<sup>1)</sup> De verit. p. 10 sq.; p. 13 sqq.

<sup>2)</sup> Ib. p. 73. Ideo quia in homine reliqua animantia perfici voluit deus, facultates ad virtutem et religionem ultra communes indidit. Ideo denique providentiae universalis sive nature et particularis sive gratiae summa quaedam providentia datur utramque temperans.

<sup>3)</sup> Ib. p. 269; 272.

entzieht er sich nicht bem Ganben an Wunder, welche nur nicht im Wideschruch mit ben Gesesen ber Ratur ober bem Wesen ber Dinge stehen barfen, und an besonbere Offenbavungen, welche und Gott unmittelbar ober burch halfe anderer Goister im Traume ober im Wachen seuben könne 1).

- Hierdurch wird es ibm nun möglich neben ber natürlichen eine positive Religion anzuerfennen. Gin allgemeines übereinkommen über die Weisen ber öffentiichen Gottesverehrung fann auf besondern Offenbarungen Gottes berubn; ben Anordmungen ber Kirche über bieselben Glauben ju fchenken balt Berbert fur fromm 2). läuft aber nur auf Bufane ju ber natürlichen Rollgion binaus. So wie man feit langer Zeit gelehrt hatte, bag bem natürlichen ober gottlichen Rochte burch bas positive Befet etwas zugefett werden tonne, fo nabm berbert bableibe auch für bie natürliche Religion an. Die Gnade legt gu, gleichsam einen Gipfel bes Guten; ibre Bufage muffen aber nach ben Regeln ber natürlichen Religion, b. h. nach ben allgemeinen Grunbfagen ber Bernunft beure theilt : werben ? ... Mach : feiner religiofen Dulbung ift er nun aber geweigt nicht zu großes Gewicht auf Die pofitiven Bufage gu legen, weil fie ben Streit über veligible Dinge erregt haben. Er betrachtet fe unit Distrauen. Literated at the West divinguities.

รามแก้สุดใหญ่และ

<sup>1)</sup> lb. p.284; 289 sqq.; 296 sq.

<sup>2)</sup> Ib. p. 285.

<sup>3) 1</sup>b. p. 206. Quapropter ex sapientia universali praecognita religionis sancienda sunt, ut quicquid deinde ex vero fidei dictamine adjectum fuerit, tanquam superliminare et fastigiatum aliquid substructione ista fulciatur.

Dio einfache Babrheit ; weiche :: alle Menfoen unerfennen, ift: uns natürlicher als bie verwickelten Sirthumer ber Religionens amanchel von ihnen haben bie Phantaften ber Dichter, bber: bie Erfindungen iber Philosophen : beigemifcht, sin nich größerer Theil scheint bom Betruge ber Priefter Bott in feinen Berten ju verehren war auaufallen 1). bem Menschen natütlicht inn ber förverlichen Ratur bes himmels fab man bie Seele ber Welt, in ber Seele ber Welt Gott; aber biefer urfprlingliche Religion ließ bie Berehrung Gottes balbmanf frine einwinen Berfe übertragen und die Priefter fanden es vortheilhaft fich felbft eine babere Burbe anzumagen, inbem fle als Dolmetider nottlider Bofeble: fich: barftellten. Son finb: verfciebene Arten bes Getteebienftes berichend geworben 2). mannigfaltigen Gestalten bet positiven Religion ift berbert geneigte meiftens auf bie Willimpes omenschlichen Beiftes guruduführen. Doch vertrautier, bag unter bem religibsen Frethum nach immer ein Bewußtsein ber natürlichen: Religion ifich erhalten finbe undenfieht die Philofophen bem Beiben: als i Enagen ibiefes Bewaßtseins. an, welches in ber driftlichen Religion line allgemeinere Anertennung fich therfebofft, babe, uDie: Biebenberftellung ber stätütlichen Meligion bilbet ihm bad Abefon best Chriftenthums, welchem aber burch ben bierardifthen Trug auch wieder viel Unreines und ber Streit ber Parteien fic angesett habe 5). th 15 p. 285, 589 see, 280 sq.

3) Ib. 16 p. 230. Go wie er die beidnifche Religion, einer Rri-

<sup>34).</sup> Ib. 18.272 i.de. rel. igant. passim. 3.10 19112). De rel. gent. 2 p. 12. ag.; 3. p. 19; 9. p. 57. In corpores coeli natura animam gina lin anima coeli denmi inama vanarabantar.

Seine Lehre geht nun auf eine Reinigung bes Chri-Kenthums von folden Zusätzen aus; er macht aber babei nur im Allgemeinen seine Zweifel gegen bie positive Re ligion geltenb. Den Beweis aus Bunbern und Prophezeiungen verwirft er zwar nicht ganglich, aber bebt boch bie Schwierigfeit bes Beweises im bochften Grabe ber-Alles in ber positiven Religion wurde auf ber por 1). Babrhaftigfeit ber besonbern Offenbarung berubn. erfennt er im Allgemeinen an; in seinem eigenen leben will er ihre Zeichen erfahren haben; aber feber Beweis berfelben ift mislich. Jebem wird feine besonbere Offenbarung in feinem Innern gegeben; ihm bezeugt fie fein Bewiffen; aber fann er biefelbe überzeugung einem Unbern gemähren? Was nicht auf ben Aussagen ber allgemeinen Ratur beruht, fann nicht auf ben allgemeinen Beifall bes menfolicen Gefdlechts rechnen 2). Berbert baber bei aller Sochachtung für bie beilige Schrift und bie driftlice Überlieferung fann ihnen boch nichts anderes zugeftebn, als bag fie in Übereinstimmung mit ber naturkichen Relis gion und auf glaubmurbigen Beugniffen beruhend Bahrscheinlichkeit gewähren und zur Erregung unserer Frommigfeit geeignet find 5). Mit ber Gewigheit, welche bie

tik unterworfen hatte, so läßt er auch eine Kritik der christlichen Res ligion erwarten, die er aber nicht ausgeführt hat.

<sup>1)</sup> De verit. p. 308.

<sup>† 2)</sup> Ib. p. 284. Neque enim ad humanum genus spectare posse videtur, quod facultatum indicio communi non constat. Ib. p. 288 sq. Quod enim tanquam revelatum ab aliis accipitur, non jam revelatio, sed traditio, sive historia habenda est.

<sup>3)</sup> Ib. p. 293; 298 sqq. Die heitige Schrift sei veritatis civitate donata; die heitige Seschichte biete zwar nichts, was nicht durch Gesch. d. Philos. x.

allgemeinen Grundfage und ber innere Richterfluhl uns gewähren, fann tein außeres Zeugniß ber Wahrheit fich vergleichen.

Nachdem fo viele Nachfolger Berbert's auf berfelben Bahn gewandelt, follte bie Richtung feines Beges nicht fcwer zu erfennen fein. Er nennt fich einen Laien in ber Theologie, auch in ber Gelehrsamfeit ift er nur Liebhaber, boch glaubt er über Theologie und Gelehrsamfeit ein vollgültiges Urtheil ju haben. Er vertraut aber bem gesunden Menschenverfande, bem natürlichen Inftinfte, ein wurdiger Rachfolger ber Theosophen aus ber Schule bes Paracelsus. Sein Rampf ift gegen bie wohlgeschulte, gegen bie überladene Belehrsamfeit, welche über ungeprüfte ober unverftanbene überlieferungen bie Natur und ben Grund ber vernünftigen Bilbung vergeffen bat. Segen bie ausgetretenen Babnen bes Borurtheils find feine Briffe fabn und zuweilen gludlich. Er hat ein Gefühl ber Rrantheit, welche im Streite ber religiösen Meinungen fich erzeugt bat; er mochte ber Empfindlichfeit fteuern, welche über bie geringfügigen Abmeis dungen bie Übereinstimmung im Befentlichen ju überfeben in Gefar gerath. Man bat ihn baber zu ben Latis tubinariern gegablt, aber er gebort vielmehr zu ben Dannern, welche in allem Positiven nur ben menschlichen Bufat und eine willfurliche Berftellung ber urfprunglichen Natur argwohnen. Dem natürlichen Inftinfte vertrauend, welcher in une wohnt, begunftigt er die Meinungen nicht,

die Objecte und unsere Fähigkeiten erkannt werden könnte; aber fie vertrete die Stelle der Objecte, gebe die schönsten Beispiele der allgemeinen und besondern Borsehung Gottes und die allgemeinen Grundfage wurden durch fie auf das kräftigste angeregt.

welche alle unsere Erfenninis ber Babrbeit von außen, von ben Sinnen erwarten; fo wie er von ber Gefchichte ber Bernunft nicht mehr als eine Erregung unferer allgemeinen Renntniffe, ermartet folloft auch bie Befdicte ber Ratur uns nichts mehr bieten. Das Sinnlice ift ibm giemlich gleichgültig, meil ibm fein: Inftintt eine religiöfe Belehrung über bas Sittliche und Uberfinnliche fpricht. In dieser Weise glaubt er in Besit ewiger Babrbeiten ben Banbel ber Annlichen Körperwelt überflogen ju haben. Er achtet nun auch bie wandelbaren Entwicklungen ber Bernunft gering, obgleich er anerkennt, bag wir von ber Natur zur Freibeit entlaffen werben follen, und im Bertrauen auf bie innere Stimme fommt es ibm wenig barauf an ben Man ber Borfebung zu erforschen, welcher bie religiöfen Entwicklungen ber Menschheit geleitet bat. Der Irrthum, welchen er mit gabireichen Rachfolgern theilt, beruht mefentlich barauf, bag ilberzeugungen, welche bie Frucht ber Zeiten gewesen find, für urfprungliche Ausspruche ber Ratur gehalten werben. barauf beruht die Kraft seiner Lehre, bag er bem Borurtheile widerspricht, welches unsere Ratur für ganglich verborben halt und bie retigiofe Überzeugung, wie fie auch im Laufe ber Beit fich offenbart haben moge, von ihrer natürlichen Grundlage ablofen will. Bas er in biesem Sinn gegen bie verwickelten Streitigkeiten ber Theo. logie vorbrachte, mußte fich einer Beit empfehlen, welche ermübet im religiösen Rampfe alles auf bas Ursprunge liche gurudführen wollte, in der Belt nichts boberes fannte als bas Gefet ber Natur und in ihm bas bochfte Gefet Gottes, wenn nicht Gott felbft, ju erkennen glaubte.

Digitized by Google

2. Die Borgünger bed bugo Grotius im Raturrecht:

Rach bem Borgange Melanchthon's waren unter ben Protestanten wiedetholte Bersuche gemacht worden die philosophischen Lehren über Recht und Staat weiter zu entwideln. Die Ergebnisse waren sedoch nur gering und hatten teine durchgreisende Anextennung sich zu verschaffen gewußt. Den besten Männern, welche an ihnen arbeiteten, kann man doch nur als Borarbeitern des Hugo Grotius Bedeutung beitegen 1).

Schon ber Jurift Johann Dlbenborp, ein Beitgenoffe Melanchthon's, ber feine Unbanglichkeit an bie Reformation burch mancherlei Anfeindungen hatte bugen muffen, bis er als Profesor au Marburg Rube fand, suchte eine Bereinfachung ber Jurisprubeng burch bie Burudführung ihrer Grundfage auf bie Bernunft zu gewin-Das Recht ber Ratur leitete er von bem Kunfen nen. bes göttlichen Lichts ober ber Bernunft ab, welcher nach bem Sunbenfall ben Menfchen übrig geblieben 2). burgerliche Recht ift ibm' eine genauere Bestimmung ober Ausbehnung bes naturlichen Gefetes nach mahrscheinliden Grunden, welche in verschiedener Beise ausfällt, weil sie nach ben brei Formen bes Staats und nach anbern Umftanben fich zu richten bat-6). Das natürliche

<sup>1)</sup> Bergl. C. von Kaltenborn die Borläufer des Sugo Grotius auf dem Gebiete des jus naturae et gentium To wie der Politik im Reformationszeitalter. Leipz. 1848. Die Schriften Oldendorp's, hemming's und Winkler's citire ich nach der Ausgabe, welche dieser Schrift beigefügt ist.

<sup>2)</sup> Juris naturalis et civilis elcaywyń tit. II.

<sup>3)</sup> Ib. tit. IV p. 17.

Gesetz ist durch die Offenbarung veröffentlicht worden und überall sollte man in der Untersuchung des Rechts auf die Offenbarung zurückgehn, denn in dieser sei die Norm für die Erslärung des Naturrechts zu suchen 1). Seine Forschungen über das Einzelne gehen aber nicht weiter als auf eine Zurücksührung der verschiedenen Rechtsformen auf die zehn Gebote 2). Es ist hierin kein wesentslicher Fortschritt gegen den Standpunkt zu entdeden, welschen schon Melanchthon eingenommen hatte.

Beiter vorzudringen ftrebte Ricolaus bemming, ein Danischer Theolog, welcher bis ju seinem Tobe an Ende bes 16. Jahrhunderts mit ben Theologen feines Baterlanbes zu ftreiten batte. In seiner Schrift über bas Raturgefet ift ber Berfuch merkwürdig alles nach mathematischer Methode ju beweisen. Die Philosophie bes Rechts, in ibren Grundsägen von ber Moral abhangig, ift nicht weniger genau zu beweisen als bie Mathematif 5). Befet ber Ratur ift und im Gewiffen gefdrieben, von Gott eingebrudt, allgemein für alle Bernunft; hemming führt es auf einen Inftinft ber Ratur gurud 4). Es bebericht bas ökonomische und bas politische Leben, welche beibe bas geiftliche Leben jum 3med haben. landthon bezieht nun auch hemming die Gefete ber erften Tafel auf die lettere, Die Gefete ber zweiten Tafel auf die beiden erften Arten bes Lebens 5). Aber er will

<sup>1)</sup> Ib. tit. II p. 11; tit. IV p. 15.

<sup>2)</sup> Ib. tit. V.

<sup>3)</sup> De lege naturae p. 29 sq.

<sup>4)</sup> Ib. p. 32.

<sup>5)</sup> Ib. p. 36 sq.

boch nichts auf Offenbarung grunben, vielmehr feben, wie weit unfere, wenn auch burch bie Sunbe verbunfelte Hierbei geht er aber auf fehr allge-Bernunft reicht. meine Betrachtungen aus, indem er nicht allein bas rechtliche auf bas fittliche Leben gurudführen will, fonbern auch die Unterordnung ber Stande im Staat, bamit ber Anarcie begegnet werbe, auf bie Grabe ber Dinge nach Raimundus Lullus jurudbringt, bas Gefet ber Ratur in so weitem Sinn faßt, bag selbft bas Befet bes Ertennens ibm zufällt, bie Carbinaltugenben bes Platon, bie Eintheilungen ber Gerechtigfeit, welche Ariftoteles gegeben batte, gur Entwidlung feiner Lehren gebraucht 1), genug in eflettischer Beise bie Lehren ber frühern Philosophen benutt. So glaubt er, daß es gelingen werbe bas bürgerliche Recht auf bas natürliche Gefet zurudzubringen, indem er babei bie Billigfeit im weiteften Dage berücksichtigt haben will 2).

Dieselbe Zurückschrung bes Rechts auf bas sittliche Gebot hatte Albericus Gentilis im Auge, ein Italienischer Jurist, welcher dem protestantischen Glauben zugerthan seine Zusisch erst in Deutschland, nachber in England, wo er 1611 als Professor zu Orford starb, hatte suchen muffen. Seine Schrift über das Recht des Kriezges ist merkwürdig, weil sie als nächte Borläuserin des Hugo Grotius in einem ähnlichen Unternehmen angesehn werden muß. Er spricht gegen die Feinde des Naturrechts, indem er es aus einem unveränderlichen Instinst der Natur ableitet, obgleich er gestehn muß, daß Irrthum und

<sup>, 1)</sup> lb. p. 34 sq.; 36; 42.

<sup>2)</sup> Ib. p. 42.

Leibenschaft fo machtig find und felbft ber Ratur ungetreu werben ju laffen und bag bie Gunbe nur einen Theil bes gottlichen Rechts in une unverbunkelt gelaffen 1). Den Krieg fieht er als einen Beweis hiervon an, benn ber natürliche Inftinft fonne ibn nicht billigen. alle Menfchen ihrem natürlichen Triebe folgten, fo wurbe feine Feinbicaft unter ihnen berichen, weil uns aus unferer Bermandtschaft unter einander nur die Reigung gur Gefelligfeit und gegenseitige Liebe ftammt, welche über alle Bolfer, Bollegenoffen und Barbaren fich erftredt 2). Aber ein Recht erhalten wir allerbings auch jum Rriege, wenn wir ungerecht angegriffen werben und fein boberer Richter vorbanden ift, welcher zwischen uns und unfern Reinden entscheiben fann. Dann burfen wir unser Recht vertheibigen und es beruht baber auch ber Rrieg auf naturlichem Rechte und fest ben Begriff ber Gerechtigfeit Daber follen wir auch im Rriege bas Recht bewahren und eingebenf ber natürlichen Berwandtichaft unter allen Menfchen ibn in menfclicher Beife führen. hierüber geht Gentilis in viele einzelne Untersuchungen ein, welche jeboch eine ju wenig philosophische Saltung zeigen, als bag wir fie bier weiter verfolgen burften.

Bebeutender als die vorher angeführten Bersuche ift bas, was Benedict Winkler, ein heutscher Jurift und Zeitgenoffe bes hugo Grotius 1), für bas Naturrecht uns

<sup>1)</sup> De jure belli I, 1 p. 5; 10.

<sup>2)</sup> lb. I, 15 p. 107 sqq.; III, 2 p. 475.

<sup>3)</sup> lb. 1, 2 p. 20; 3 p. 22 sq.; p. 31 sq.; 13 p. 92 sqq.

<sup>4)</sup> Seine Schrift principiorum juris libri V ift ju Beipzig 1615 erfcienen.

Davon ausgebend, bag feine einzelne Wiffenicaft ihre Grundfage beweifen fonne, forbert er bag bie Rechtswiffenschaft zu ihrer Begrundung auf die allgemeis nen Quellen aller Biffenschaft zurudgeben muffe. Quellen aber sucht er in zwei allgemeinen Biffenschaften, ber Philosophie und ber Theologie 1). Alles Recht geht vom Gefete Gottes aus und bie Rechte ber Gingelnen fließen nur aus biefem Gefete; benn Gefet und Recht verhalten fich wie Ursach und Wirfung zu einander 2). Die gottliche Gerechtigfeit ift baber auch bas Borbilb ber menschlichen und die Bernunft sollte fie und offenbaren. Da feboch biefe burch bie Gunde verbunfelt worben, fann unfere menschliche Philosophie bas Recht nicht allein aus ber Bernunft icopfen, fondern wir bedürfen gur Erfenntnig besselben in seinem ganzen Umfange ber Offenbarung 5). Gott als ber Grund aller Dinge, als bie Quelle alles Rechts, welches nur mittelbar von ber Obrigfeit fommt, bat alle Wefen 'mit fich und alle Menfchen unter einanber in Liebe verbunden und diese ift bas vollfommene Naturgeset. Daber gebort auch die Religion, welche ibr Befen in ber Seele bat, bem Naturrechte an. ift aber, wie bie Sachen jest ftehn, nur durch Offenbarung uns zugänglich und nur unter Frommen wird bas Befet ber Liebe annäherungeweise geubt. 3m allgemeis nen Berfehre ber Menichen muß an die Stelle ber Liebe bie Rlugheit treten und dabei auf bas Urtheil ber Menge

<sup>1)</sup> Princ. phil. I, 2 p. 50 sq.

<sup>2)</sup> lb. II, 1 p. 66.

<sup>3)</sup> Ib. 1, 3 p. 56; 58; 64 sqq.

gefehn werben 1). Daber baben wir zwei Arten bes Raturrechts zu unterscheiben, bas frühere und bas spätere. Das frühere, welches vor bem Fall bes Deniden galt, umfaßt alle Moral; bas fpatere gilt für alle Boller und wird baber bas Bollerrecht genannt 2). Das ber betrachten Theologen und Juriften bas Recht von verschiebenem Standpunkte. Der Theolog, welcher alles auf bas ewige Beil bezieht, bebentt bas frühere Raturrecht; ber Jurift bat nur bas Theilden bes Gesenses im Auge, welches nach bem Kall übrig geblieben ift, und forgt far bas zeitliche und politische Bohl bes Menschen. Darum bat fich aber auch bie Rechtswissenschaft als eine Dienerin ber Theologie zu betrachten, weil bas politische Bobl bem ewigen beile bienen foll 5). Seitbem Gunbe und Leibenfcaft bie Menfchen beberichen, ift es nothwenbig geworben bas ursprüngliche Raturrecht, so weit es mit unfern gegenwärtigen Buftanben bestehen fann, mit Sougmitteln zu umgeben und bierzu foll bas Recht ber Juriften bienen 4).

Diese Shutmittel führen aber auch noch zu einer britten Art bes Rechts. zum positiven Rechte. In bem ursprünglichen Gesetze ber Liebe bestanden weder Eigenthum noch Stlaverei, noch Berträge; sie sind erst eingesführt worden, als an die Stelle der Liebe Leidenschaft getreten war. Da ist Ungleichheit unter ben Menschen

<sup>1)</sup> lb. I, 1; 3 p. 62; II, 1 p. 69.

<sup>2)</sup> Ib. I, 3 p. 63 sq; III, 6 p. 89.

<sup>3)</sup> lb. 11, 7 p. 72; V, 13 p. 143.

<sup>4)</sup> Ib. IV, 1 p. 95; 2 p. 97.

entftanben, warend früher alle fich gleich waren 1). Diefe Einrichtungen, obgleich nicht im Ginflang mit bem Gefete ber Liebe, find boch nicht ohne Bernunft eingeführt worben, weil wenigstens die außere Gerechtigfeit geschützt werben mußte, nachdem bie innere verloren war. Die Rechtswiffenschaft hat nur jene zu beforgen, weil ber Menfc bas innere Berg nicht beurtheilen fann und bloge Gebanten bie politische Bucht nicht ftoren 2). Die Bernunftmäßigfeit jener Einrichtungen wird von Winkler mehr vorausgesett als bewiesen; er ftutt fich wefentlich nur barauf, bag fie bei vernünftigen Thieren nicht vortommen, wohl aber bei allen Menfchen, unter allen Bolfern. Daber follen fie als Sache bes Bolferrechts und als Grundlage bes burgerlichen ober politischen Rechts gelten. Diese britte Art bes Rechts entspringe aber erft aus ber Einrichtung bes Staats. Im Bolferrechte bilben alle Menschen gleichsam einen Staat 1). Begen ber Berfchiebenheit ber Menfchen haben fich aber verfchiebene Staaten gebilbet und Obrigfeiten eingeset um bas natürliche Recht burch Macht ju fcugen 1). Bie febr nun auch Winfler ber Willfur ber naturlichen Bernunft vertraut und fie in Reftftellung ber positiven Gefete malten lagt 5), fo verlägt ibn boch ber Gebante nicht, bag binter ber Billfür ber Menschen noch ein tieferer Grund bes positiven Rechts ju fuchen fein burfte, und biefer Gebante

<sup>1)</sup> Ib. II, 9 p. 75; III, 1 p. 87; IV, 12 p. 112.

<sup>2)</sup> Ib. II, 7 p. 72.

<sup>3)</sup> Ib. IV, 5 p. 100.

<sup>4)</sup> lb. I, 3 p. 63 sq.

<sup>5)</sup> Ib. V, 1 p. 120.

tritt zuweilen in febr folagenben Bemerfungen bervor. Die Gefellichaft ber Menichen entfieht nicht ploslic, nicht in einem Entschluffe; fie wachft im Berborgenen und bie Bollenbung ber Gesellschaft im Bolte ergiebt fic allmälig aus niebern Graben ber Gemeinschaft; fo ift auch bie Gewohnheit früher als bas positive Geset 1). Die positiven Befete find veranberlich, aber nicht ohne Grund follen fie veranbert werben; fie ftammen aus Gott, welder ber Obrigfeit in ber Gesetgebung als seines Mittels fich bebient. In allen Arten bes Rechts ift nur eine wirfende Urfache, bie Bernunft, und nur ein 3wed, bas Gute; bie politische Gesellschaft bat ihre Borbilber und Reime in ber Ratur und in Gott, welcher ber Grund aller Diesen Grund zu erforschen, bazu möchte Dinae ift 2). Winfler bie Juriften anleiten.

Bon ben Borgängern bes Hugo Grotius ift Winkler unstreitig der bedeutendste. In das Einzelne jedoch brang er nicht tief ein; alles, was bei ihm über die allgemeinen Grundsähe hinausgeht, behandelt nur einige Streitsfragen, welche ben Juristen besonders nahe liegen, im eklektischen Sinne eines gemäßigten Platonismus. Seine Untersuchungen über das Recht beruhen auf einer umsichtigen Überlegung über die menschliche Gesellschaft, wie sie von der Erfahrung an die Hand gegeben wird. Dennoch brachte sie nicht zu Wege, worauf die Richtung der Zeit hinarbeitete, nemlich die Rechtslehre als eine besondere Wissenschaft zu sassen, welche unabhängig von den Bor-

<sup>1)</sup> Ib. V, 3 p. 124; 130.

<sup>2)</sup> Ib. I, 1; V, 7 p. 136; 13 p. 143; 15 p. 147.

aussetzungen ber Theologie und ber Metaphysif sich burchführen ließe. Dies hat erst Hugo Grotius versucht und
ist bafür mit dem Beifall seiner und ber folgenden Zeit überhäuft worden.

## 3. Sugo Grotius.

Geboren 1583 gu Delft, aus einem eblen und angefebenen Befdlechte, tam Sugo Grotius bei ausgezeichne ten Gaben und einer forgfältigen Erziehung in jungen Jahren zu einer einflugreichen Stellung in ber Bermal-Bu biefem 3wede hatte er fich ber tung feines Canbes. Rechtswiffenschaft gewibmet. Er gebort aber ju ben Mannern, welche burch eine umfaffenbe Belehrfamfeit einen allgemeinen Ruhm in ben Wiffenschaften fich ju begrunden Seine Ausgaben und Übersetungen alter Clafe wußten. fifer, feine Lateinischen und Sollandischen Gebichte, feine Befdichtswerte, feine juriftifden und politifden Schriften, feine umfaffenden theologischen Arbeiten wurden zu bem Beften gezählt, was die Beit brachte. Sein Leben greift tief in die theologischen und politischen Sanbel bes 17. Jahrhunderte ein 1); wir murben uns zu weit verirren, wenn wir es in feinen Gingelheiten fchilbern wollten. Es ift befannt, bag er für bie Freiheit bes menschlichen Willens ftreitend ber Partei ber Remonftranten fic anfolog und mit ihr fiel, Gefangenicaft bulben mußte und in einer Bucherfifte verschloffen feine Freiheit gewann, aber fein Baterland ju meiben genothigt war.

<sup>1)</sup> Bergl. g. Luben Sugo Grotius nach feinen Schickfelen und Schriften. Berl. 1806.

ris fand er Zuflucht und Unterfüßung. hier gab er 1625 sein berühmtes Werf über bas Necht bes Arieges und bes Friedent heraus, welches fast allein von allen seinen Schriften unsere Aufmerksamkeit fordert. Nachdem die Hoffnung gescheitert war in seinem Baterlande eine vollige Wiederherstellung zu erlangen, verbrachte er den letzten Theil seines Lebens dis zum Jahre 1645 in Schwebischen Diensten, zu welchen ihn Oxenstierna berufen hatte, als Gesandter am Französischen Hofe, weniger ausgezeichnet in Geschäften, als in den Werfen der Gelehrsamkeit, welche er durch sein ganzes Leben mit Liebe betrieb.

Den Erfolg, welchen seine Schrift über bas Recht bes Rrieges und bes Friedens 1) gehabt hat, verdanft fie nicht allein bem Inhalte ihrer Lehren, sondern auch bem Rubme bes Berfaffers, bem gewählten Lateinischen Ausbrude, ber methobischen Genausgleit, mit welcher bie Lebren an Begriffderflarungen und Gintheilungen gebunben werben, ber Gelehrsamfeit und bem Beschmade, mit welchen alles burch Beispiele und Aussprüche ber Alten erläutert wird, und por allem ber Mäßigung und bem milben Sinn, mit welchen fie Menschlichkeit, Treue und Schonung felbft unter ben Schreden bes Rrieges empfielt. Sugo Grotius felbft, indem er ben Plan feines Bertes auseinanderfest, legt befonders barauf Bewicht, bag er feine Grundfage über bas allgemeine Recht aller Bolfer ben unmenschlichen Gewohnheiten bes Rrieges entgegenzusegen für nothig gehalten habe 2). Sein Plan be-

<sup>1)</sup> Ich gebrauche die Ausgabe Hagas Com. 1680, welcher auch die Schrift de mari libero angesügt ist.

<sup>2)</sup> De jure belli ac pacis prol. 28 sq.

schräntt sich hierauf nicht; er will vielmehr für die Rechtswissenschaft überhaupt arbeiten und ihr erst die Form einer Wissenschaft geben, indem er ihre natürlichen und ewigen Grundsätze ausscheitet und von der Willfür des positiven Rechts ausscheidet, welches in beständigem Flusse seiner Natur nach keiner wissenschaftlichen Behandlung fähig sei 1); aber der Titel, welchen er seinem Berke gegeben, die Ausschührung, welche den Titel nicht außer Augen läßt, eben so sehr als einzelne Äußerungen 2), geben zu erkennen, daß sene Rücksicht besonders von ihm beachtet wurde.

Was ihn nun von seinen Vorgängern im Sanzen seines Unternehmens unterscheibet, ift die Strenge, mit welcher er auf das Gebiet der Rechtswissenschaft sich der schränkt. Er will über das Recht philosophiren, glaubt aber nicht nöthig zu haben dabei allgemeinere Grundsäse der Philosophie zu Rathe zu ziehen; wenn sie sich auf drängen, so geschieht es wider seinen Willen. Eben so schängen, so geschieht es wider seinen Willen. Eben so schließt er die Theologie aus, obwohl sie seinem Gedantentreise sehr nahe sieht. Seine Haltung gegen die Theologie ist sehr bezeichnend für seine Ansicht vom Naturrecht. Er behauptet noch den alten Sang der Rechtslehrer das allgemeine Geses als das Erste und die Recht der Einzelnen nur als eine Folge des allgemeinen Recht

<sup>1)</sup> Ib. 30 sq.

<sup>2)</sup> H. Grotii epistolae (Amstelod. 1687) 280 p. 104. Libris de jure belli et pacis id praecipue propositum habui, ut feritatem illam non Christianis tantum, sed et hominibus indignam ad bella pro lubitu suscipienda, pro lubitu gerenda, quam gliscere tot populorum malo quotidie video, quantum in me esset, sedarem. Ib. 875 p. 384.

tes anzufebn; Gott bat Befege in ben menfolicen Beift geschrieben; er ift ber Grund nicht allein ber fittlis den Unterschiebe und bes allgemeinen Raturrechts, auch nicht allein ber offenbarten Gefete ber fübifchen und ber driftlichen Religion, fonbern auch ber positiven Gefete bes Staats 1). Aber bas Recht icheint ihm eine Sache ju fein, welche gang unabhangig vom Sein und Billen Gottes gebacht werben fann; wenn auch Gott nicht ware, wurde Recht boch Recht bleiben, und seine Ratur ift so unveranderlich, bag fie auch von Gott nicht geandert werben fann. Eben fo wenig als Gott wollen fann, bag Wibersprechenbes mabr fei, eben so wenig fann er Recht in Unrecht verwandeln 2). Da nun aber boch bie positive Gesegebung Gottes burch bie Offenbarung ibre Beränderungen erfahren bat, fo betrachtet er fie auch nicht als Beftandtheil bes natürlichen Rechts. Er unterscheidet baber auch, in abnlicher Beise wie herbert, Die Glaus bensartifel ber natürlichen Religion, welche bem natürlis den Recht angehören, beren Berletung alfo auch beftraft werben barf 5), von ben Zusägen, welche bie positive

<sup>1)</sup> De mari libero dedic. p. 1 sq.; de jure belli ac pac. prol. 12; f. 1, 15.

<sup>2)</sup> De jure belli ac pac. prol. 11. Die Rechtsfätze mürben mahr fein, etiam si daremus non esse deum. Ib. I, 1, 10, 5. Est autem jus naturale adeo immutabile, ut ne a deo quidem mutari queat. — Sicut ergo, ut bis duo non sint quatuor, ne a deo quidem potest effici, ita ne hoc quidem, ut quod intrinseca ratione malum est, malum non sit.

<sup>3) 1</sup>b. 11, 20, 44 sqq. Seine Artitel des natürlichen Glaubens find noch befchrantter als herbert's; fie schließen die bffentliche Bersebrung Gottes und die Unsterblichkeitslehre aus. 1b. 45. Wie hers

Religion gebracht habe und welche ihm als eine Schärfung bes natürlichen Rechts erscheinen 1). Bon allen solchen Jusätzen sollen wir nun absehn, wenn wir bie natürlichen Gebote und Grundlagen bes allgemeinen Rechts erforschen wollen.

Doch find ibm bieselben nicht in der Ratur überbandt. fondern in ber menfoliden Ratur begrundet. 3mar ers innert er fich an bag allgemeine Raturgefes, welches einem feben Dinge bie Erhaltung feiner felbft mit allen ibren Folgen vorschreibt; aber die Erhaltung ber Berfon foll auch nur ber Erhaltung bes höhern in uns, ber Daber gefällt ibm auch nicht bie Bernunft, bienen 2). Erflarung bes Raturrechts bei ben alten Juriften, welche behauptet, bag die Natur es alle Thiere gelehrt habe, vielmehr bem Bieb tomme teine Gerechtigfeit gu, außer fofern ein Schatten ber Bernunft in ihm fein mochte 5). Der Menfc bagegen ftebt im Begenfat gegen bie Ratur; ibm bat Gott die Berrichaft über die Ratur verlieben 1). Sein Borzug vor allen übrigen Geschöpfen ift ber Trieb gur Gefelligfeit, welcher in feiner andern Art ber Thiere in foldem Grabe und folder Ausbildung gefunden werbe, mit welchem feine Sprachfähigkeit ausammenbange, burch welchen fein Eigennut beschränft werbe und welcher un-

bert ist er auch sehr tolerant und halt die Artennung der Protestans ten von der katholischen Kirche nicht für gerechtsertigt; er arbeitete an einer Bereinigung der Kirchen. S. die Stellen, welche Luben S. 300 ff. zusammengestellt hat.

<sup>1)</sup> De jure belli ac pac. II, 1, 10, 1; 13, 1 sq.

<sup>2)</sup> lb. I, 2, 1, 1 sq.

<sup>3)</sup> Ib. I, 1, 11, 2.

<sup>4)</sup> Ib. II, 2, 2, 1.

ter ber Leitung allgemeiner, dem Berstande inwohnender Grundsäte stehe 1). Auf dem lettern Puntt liegt besonders Gewicht; es ist nicht ein Instinkt, welcher wie ein äußeres Princip der Einsicht uns zur Bewahrung der Geselligkeit führt, sondern in uns selbst liegt das Urtheil über Recht und Unrecht, welches nach dem Gebote der richtigen Bernunft und der geselligen Ratur von uns gessällt wird. Auf die Bewahrung der Geselligkeit zweckt baher alles Recht ab 2).

Daber legt nun Grotius in allen feinen Untersuchungen über bas Recht bas größte Gewicht auf bie uns eingebornen Urtheile und Beftrebungen 5). Die Rechtswiffenschaft foll auf ihre fichern Grundfage gurudgebracht werben burch bie Erfenntnig ber uns eingebornen Begriffe. Eine popularere Erfenntnig bes Rechts lägt fich freilich wohl burch bie Erfahrung beffen, was als Recht gilt, erreichen; fie bietet aber immer nur Babriceinlichfeit; nur a priori ift eine sichere Erforschung bes Raturrechts mog-Ein ficherer Sinn in ber Erfenntniß ber allgelí₫ ⁴). meinen Rechtswahrheiten leitet uns; er hat biefelbe Untrüglichfeit, wie ber gesunde außere Sinn 5). will Grotius nicht behaupten, dag in ben moralischen Wiffenschaften biefelbe Gewißheit erreicht werben fonne, welche ber Mathematif beiwohnt. Ihn schreckt, bag un-

<sup>1)</sup> Ib. prol. 6 sq.; 9, 2. Den übrigen Thieren gesteht Gr. nur ein principium intelligens extrinsecum zu. Ib. II, 20, 5, 7.

<sup>2)</sup> lb. prol. 8; I, 1, 10, 1; II, 20, 5, 1.

<sup>3)</sup> Ib. III, 19, 1, 2. Societatem, quam ingeneravit natura.

<sup>4)</sup> Ib. I, 1, 12, 1.

<sup>5)</sup> Ib. prol. 39.

Gefc. b. Philof. X

sere Bernunft burch die Sünde verdunkelt ift. Daher lauten die Aussprüche des Gewissens nicht überall entscheidend. Die Regel, wo du zweiselst, da handle nicht, läst sich in praktischen Dingen, wo die Noth zum Handeln brängt, nicht durchführen; mit dem Aristoteles meint er auch dem Wahrscheinlichen müßten wir folgen und den Rath der Ersahrenen nicht verschmähn; zwischen dem Necht und dem Unrecht schiebt er das Erlaubte ein, über welches uns die Wahl zustehe, so daß in sittlichen Dingen nicht solche reine Gegensäße herschend wären, wie in der Wathematik 1). Alles dies giebt zu erkennen, daß ihm die Unsscheit seiner allgemeinen Grundsäße nicht ganz entgangen ist.

Den Grund seiner Schwanfungen wird man im Allgemeinen darin erblicken können, daß er von einem Ibeal der menschlichen Geselligkeit ausgeht, welches er mit der Wirklichkeit nicht in Übereinstimmung findet, und daß er doch seine Borschriften über das Recht der Wirklichkeit anpassen und fruchtbar für das Handeln machen will. In ähnlicher Weise wie Winkler unterscheidet er das erste oder reine Naturrecht, welches vor allem Eigenthum, sa vor seder menschlichen That bestand, von dem zweiten Rechte, welches Eigenthum, Verschiedenheit der Bölfer und Staaten, Stlaverei und Krieg voraussest 2). Hierzburch aber besonders wird sein Begriff vom Naturrechte schwankend, daß er das letztere, obzleich es seiner Anssicht nach nicht aus der natürlichen, sondern aus der vers

<sup>1)</sup> Ib. II, 23, 1 sqq.

<sup>2)</sup> Ib. II, 2, 2, 1; 8, 1, 1; 22, 11.

borbenen Bernunft ber Menichen bervorgegangen ift, boch als Raturrecht betrachtet. Das Ibeal ber menfchlichen Gemeinschaft wird von ihm nicht allein als 3wed, sonbern auch als ursprünglich vorhanden gesett, ja er meint in jener ursprünglichen Gemeinschaft batten wir bleiben tonnen, wenn wir ber Sitteneinfalt und ber Liebe uns nicht entschlagen batten. Wenn er auch bie Sitteneinfalt nicht boch anschlägt, vielmehr Unfunde und Robeit in ibr erblickt, fo gilt ibm boch bie urfprüngliche Menschenliebe für etwas Bollfommenes, welches auch jest noch in ber Gutergemeinschaft erreicht werben tonnte 1). Diese Mens idenliebe, welche uns befielt unfern Rachften ju lieben, gwar nicht über uns felbft, aber boch wie uns felbft 2), welche uns auch im Feinde, ja im Tyrannen und Räuber ben Menschen erkennen und jebe Berschiedenheit ber Bolfer überfeben läßt, fo daß die Führer ber Bolter vor allem Menschenfreunde fein follen 5), fie ift nun ber Grundgedante feines Naturrechts. Aber bag er aus ibm bie Grundfage feiner Rechtslehre nicht ableiten fann, leuchtet bervor aus feinen Rlagen, bag bic Bebote bes Raturrechts in Bergeffenheit gerathen und bag nun neue Bertrage geschloffen werben mußten um fie wieder geltenb ju machen, weil viele Bolter bas Raturrecht für verfabrt

<sup>1)</sup> Ib. II, 2, 2, 1 sqq. Neque is status durare non potuit, si aut in magna quadam simplicitate perstitissent homines aut vixissent inter se mutua quadam eximia caritate.

<sup>2)</sup> Ib. I, 3, 3, 3. Proximum amere juxta nos ipsos, non prae nobis ipsis.

<sup>3)</sup> Ib. prol. 24. Reges, quales exigit sapientiae regula, non unius sibi creditae gentis habere rationem, sed totius humani generis. Ib. III, 19, 1, 2. Hostes homines esse non desinunt.

hielten 1). Da lernen wir nun einen anbern Raturgus Rand fennen, welcher freilich erft burch ben Sunbenfall entftanben fein foll, aber fest als Grundlage ber Rechtseinrichtungen gilt. In ibm ift es nicht gegen bie gefellige Ratur bes Menfchen gegen Reinde fich vorzusebn und alles, mas bie erften Gebote ber Ratur von uns forbern, widerspricht in ibm bem Rriege nicht, vielmehr begunftigt es ben Krieg 2). Daber wird nun auch bie Geselligfeit unter ben Meniden nicht als ursprunglich und von Ratur gegeben betrachtet, sondern es wird vor- . ausgesett, bag mehrere Bolfer unter ben Menfchen fic scheiben und ein jebes von ihnen einen funftlichen Rorper bilbet 5), welcher Staat genannt wird, auf dem Willen und der Übereinfunft ber Menfchen beruht und durch Bertrag au Stanbe fommt 4). Eine folde politische Bereinigung foll ben 3med haben offentliche Rube und Frieben hervorzubringen ober bie Liebe unter ben Burgern zu nahren, welche nun nicht mehr natürlich ift 5). will nun Grotine nicht, bag bie Furcht ber Menfchen vor einander Grund bes Rechts fei 6); eben fo wenig giebt er ju, daß die rechtlichen Ginrichtungen bes Rugens

<sup>1)</sup> Tb. II, 15, 5; III, 3, 2, 1.

<sup>2)</sup> Ib. I, 2, 1, 4. Inter prima naturae nihil est, quod bello repugnet, imo omnia potime ei favent. Ib. 6. Non est contra societatis naturam sibi prospieere — — ac proinde nec vis, quae jus alterius non violat, injusta est.

<sup>3)</sup> Ib. II, 9, 3, 1; 8, 2. (Corpora artificialia, res artificialis.

<sup>4)</sup> Ib. prol. 15.

<sup>5)</sup> lb. I, 4, 2, 1; 4, 2.

<sup>6)</sup> lb. prol. 19.

wegen entstanden seien; aber er kann doch nicht leugnen, daß wir des Schutzes durch das Recht gegen die Gewalt bedürfen und daß viele Rechtsformen einen Nuten bes zweiden 1). Es bleibt ihm hierauf nur übrig von den Einrichtungen des Rechts, welche er vorsindet und nicht tadeln kann, anzunehmen, daß sie zwar nicht aus reiner Ratur oder Bernunst hervorgegangen sind, aber doch nichts gegen die Natur und Vernunst vorschreiben dursen 2).

Der Doppelfinn, welcher in ber Anficht bes Grotius vom Naturzuftanbe und vom naturlichen Rechte liegt, gebt burch alle feine Rechtslehren bindurch und erleichtert es ihm Einrichtungen bes Lebens, welche nur burch manderlei Bermittlungen gerechtfertigt werben tonnen, als unmittelbare Folgen ber menschlichen Ratur barguftellen. Treue und Glauben find ihm natürlich und bas bochfte Band ber menschlichen Gemeinschaft 5). Daraus leitet er ohne Beiteres bie rechtliche Gultigfeit ber Berfpredungen und Bertrage nach Naturrecht ab und weiter fortidreitend auch bie rechtliche Berbindung im Staate und ber verschiedenen Bolfer unter einander im Bolfer= rechte 4). Aber von ber andern Seite hat auch die Sunde Mistrauen unter ben Meniden gur Folge gebabt und es ift nun erlaubt und Recht ju ben Werken bes Rrieges, ju Lift, Luge und Gewalt ju fcreiten, wenn auch biefe

Ib. prol. 16; 18; I, 1, 14. Civitas coetus perfectus liberorum hominum juris fruendi et communis utilitatis causa sociatus.

<sup>2)</sup> lb. II, 3, 5 sq. Humana jura multa constituere possunt praeter naturam, contra naturam nihil.

<sup>3)</sup> lb. III, 19, 1, 2.

<sup>4)</sup> lb. II, 11, 1; 12, 7; III, 25, 1.

Dinge weniger loblich nach ber urfprünglichen Ratur bes Menfchen, ale nothwendig unter ben gegenwärtigen Im Allgemeinen aber wird man Berbaltniffen find 1). Grotius geneigt finden bie Grunde bes Rechts aus ber unverborbenen Ratur bes Menichen abzuleiten und bage gen bie Saat bes Mistrauens, welche bie Sunbe unter bie Menfchen geftreut bat, nur als einen Grund ber Abschattungen unter ben rechtlichen Berhaltniffen ju be-Daber vertraut er auch auf die allgemeine Deinung ber Menschen in ber Beurtheilung bes Rechts nicht febr und entscheibet fich febr fart gegen bie Unficht, bag nach weit verbreiteter Sitte ober Gewohnheit bas Recht Weit verbreitete Gewohnheiten haben zwar gewöhnlich einen vernünftigen Grund und die Sitten ber Bolfer tragen auch zur Ginrichtung positiver Gesete bei; aber bie Gewohnheit ift boch nur eine Art bes positiven Rechtes, welche ber Rraft bes emigen Gefetes ber Ratur nichts entziehen fann 2).

Das natürliche Recht foll nun die Grundlage bes positiven Rechts werden, welches vom Staate ausgeht 5). Der Staat aber wird nach Aristotelischer Weise als die vollfommene Bereinigung der Menschen betrachtet, welche allen Bedürsniffen der Einzelnen genügt. Weil die na-

<sup>1)</sup> Ib. III, 1, 6 sqq., wo weitläuftig über die Rothlüge gehanbelt wird. Die Bosung des Anotens liegt darin, daß Gr. annimmt, has naturliche Recht auf Wahrheit könne wie in einem Vertrage aufgegeben werden. Ib. 11; III, 4, 2.

<sup>2)</sup> Ib. I, 1, 14; II, 20, 41; de mari lib. 7 p. 20. Consuetudo enim est species juris positivi, quod legi perpetuse abrogare non potest.

<sup>3)</sup> De jure belli ac pac. I, 1, 14.

türliche Familiengemeinschaft nicht ausreicht, haben fic viele Familien mit einander verbunden aus dem allgemeinen Gefelligfeitetriebe ber Menfchen. Sie bilben nun ein Bolf, welches, wie erwähnt, als ein funftlicher Rorper angesebn werben fann. Doch folgt Grotius biefer Analogie nicht unbedingt; er schließt fich auch eben fo wenig an die hierarcifche Unficht an, welche die Rirche mit ber Seele, ben Staat mit bem Leibe verglich, vielmehr findet er, in Widerspruch mit beiben Analogien auch im Bolfe und im Staate eine Seele ober einen Beift, welcher bie Burger wie organische Glieber vereis Die Seele bes Staates ift bas Befet und eben barin besteht ber Unterschied zwischen einem Bolfe und einer Räuberbande, daß fenes jum 3mede bes Rechts verbunben ift 1). Das erfte Erzeugniß bes Bolfes ift aber bie oberfte Gewalt, burch welche ber Staat jufammengehalten wird. Sie ift zwar beim Bolfe als bem allgemeinen Subjecte ber bochften Macht; ba aber nur burch ein besonderes Wertzeug die Rechte bes Bolfes vertreten merben fonnen, bat fie ju ihrem eigentlichen ober nachften Subjecte bie Obrigfeit, moge fie aus einer ober aus mehrern Personen bestehn. Daber bleibt bie oberfte Bewalt nicht beim Bolfe, selbst wenn sie bei ihm querft gewesen sein sollte, was Grotius nicht einmal ohne Ausnahme zugiebt 2). Durch ftillschweigenbe Ginwilligung

<sup>1)</sup> Ib. II, 9, 3, 1. Ein spiritus ober nach stoischem Sprachs gebrauch eine & verbindet das Bolt. Ib. III, 3, 2, 1 sq. Rectius Dion Chrysostomus, qui leges — — dicit esse in civitate ut mentem in corpore humano.

<sup>2)</sup> Ib. I, 3, 7, 1. Summae potestatis subjectum commune

fann man sich seiner Freiheit begeben und eine Gewaltherrschaft tann daher zum Rechte werden. Was ansangs
eine Sache bes Willens war, wird später eine Sache
ber Nothwendigkeit 1). Dabei sest Grotius eine so innige Gemeinschaft zwischen Obrigkeit und Unterthanen,
daß auch ihre Verbrechen ihnen gleichsam gemeinschaftlich
sind und diese für sene zur Strase gezogen werden können. Obgleich dies seinem Rechtsgefüle widerstreitet, weiß
er doch die Rechte des Krieges nicht anders sich zu erklären 2). Der Wille wird nun zwar als der erste Entstehungsgrund des Staates und des positiven Rechts angesehn, so daß positives und willfürliches Recht als gleichbedeutend gelten und die Obrigkeit darüber nach Gefallen bestimmen soll 5); aber wenn auch hieraus Verschie-

est civitas. Ib. 3. Subjectum proprium est persons una pluresve. Ib. 8, 1; II, 9, 3, 1. Die Untersuchungen über den Staat sind bei Grotius nur sehr beiläusig. Er ist der Monarchie günstiger, als dem Freistaat, obwohl er dem Könige eine unbedingte Gewalt nicht zugesteht. Ib. I, 3, 9. Die Nachtheile der monarchischen Herrschaft gesteht er ein, glaubt aber, sie könnten ausgeglichen werden durch ihre Bortheile und im Staate sei überhaupt nichts Bolltommenes möglich. Ib. I, 3, 8, 1; 17, 2.

<sup>1)</sup> Ib. I, 3, 8, 13. Quae ab initio est voluntatis, postea vero effectum habet necessitatis. Ib. II, 4, 14, 1. Nam et quae vi parta primum sunt imperia, possunt ex voluntate tacita jus firmum accipere et voluntas aut ex initio constituti imperii aut ex post facto esse potest talis, ut jus det, quod in posterum a voluntate non pendeat.

<sup>2)</sup> Ib. II, 21, 2; 7; 10. Die Schuld will er boch nicht gang übergeben laffen, wenn auch die Strafe, ber Nachtheil aus der Gemeinschaft erwachse. Er beruft sich auf das erroca, naga d'are. Ib. 11; 12.

<sup>3)</sup> Ib. 1, 1, 9; 13; 14.

benheit ber Gesetz in verschiebenen Staaten hervorgehe 1), so soll boch keine Willfür, nicht einmal die göttliche, wie schon bemerkt wurde, das natürliche Recht beseitigen können, sondern nur Zusätze und Schärfungen desselben kann das positive Gesetz bringen, sosern es wahre Verpsticktungen für und enthalten soll. Wenn die Willfür, wenn selbst der Krieg erlaubt ist, so doch nur unter der Bedingung, daß der Geselligkeit der Menschen dadurch kein Abbruch geschehe, sondern nur die gestörte Geselligkeit wiederhergestellt werde. Deswegen ist der Krieg nur des Friedens wegen und im Kriege schweigen zwar die geschriesbenen, aber nicht die ungeschriebenen Gesetz 2).

Um nun hierburd ber Gultigfeit positiver Gefete nicht ju nabe ju treten muß Grotius barauf ausgebn wenigstens die Saupthestimmungen berfelben auf die Ra-Dan bat nicht mit Unrecht gefagt, tur zurudzuführen. baß fein Naturrecht bierdurch wefentlich eine Abstraction aus bem Romifden Rechte geworben. Bir werben im Allgemeinen ju fcbildern baben, wie er bierbei verfährt. Bon bem natürlichen Rechte ausgebend, welches ber Menfc über bie ganze übrige Ratur erhalten haben foll, finbet er hierin icon einen Anfang bes Gigenthums. Er ftellt es als allgemeinen Rechtsfat auf, bag einem jeben bas Seine zutomme und burch gemeinsame Sulfe Aller bemabrt merben folle. Diefer Sat wurbe auch gelten, wenn fein Eigenthum im ftrengern Sinne mare, benn unfer Rorper, unfer leben und ber freie Bebrauch bes-

<sup>1)</sup> Ib. prol. 40.

<sup>2)</sup> Ib. prol. 26; I, 2, 1, 5.

felben ift unfer natürliches Eigenthum, welches von niemanden angegriffen werden foll 1). hiermit ift ber erfte Grund für bas personliche Recht gelegt. Jeder ift berufen biefes fein Recht gegen ungerechte Angriffe gu fougen und barf, ja foll auch biefes natürliche Recht Anderer vertheibigen 2). Daber ift Selbstbulfe ein naturliches Recht und alle Mittel, welche ju feiner Sanbhabung nothig find, find erlaubt, fo bag ein unbeschränktes Recht gegen ben Beleibiger, felbft über fein Leben baraus ermadft 5). Das perfonliche Recht erweitert fich jum fachlichen burch bie Einführung bes Eigenthums. Dbwobl Grotius meint, unter ber Boraussegung einer ausgezeichneten Menschenliebe batte alles in Gutergemeinschaft bleiben konnen, giebt er boch auch ber Meinung nach, bag bie Entstehung bes Eigenthums ein natürlicher Fortschritt in ber menschlichen Gesellschaft sei, welcher baraus bervorgegangen, bag bie Berichiebenheit ber Menichen fie nicht in ber alten Einfalt ber Sitten und in ber Gemeinschaftlichkeit bes Befiges bestehen, fonbern gur Theilung ber Guter ichreiten ließ. hierbei lagt er nun nicht, wie seine Lehre oben lautete, Die Bolfer aus ben Familien

<sup>1)</sup> lb. I, 2, 1, 5. Quod facile intelligi potest locum habiturum, etiam si dominium, quod nos ita vocamus, introductum non esset, nam vita, membra, libertas sic quoque propria cuique essent.

<sup>2)</sup> Ib. I, 5, 1. Naturaliter quemque sui juris esse vindicem; ideo manus nobis datae. Ib. 2, 1.

<sup>3)</sup> Ib. 1, 2, 1, 4; II, 1, 10, 1. Qui injuria me parat afficere, is mihi eo ipso dat jus — — adversus se in infinitum, quatenus aliter malum illud a me arcere neques. Die Beschränstungen solgen nun freilich, aber nur gezwungen.

zufammen machsen, sonbern umgekehrt bie Familien aus ben Bolfern fich ausscheiben. Anfange batten nur bie Bolfer ben Befit bes Bobens getheilt und jebes Bolt batte fein land in Gemeinschaft befeffen, alebann aber batte auch jede Familie ihr Eigenthum an einem besonbern Theile bes Landes gewonnen; eben fo mare auch bas Eigenthum allmälig fortgeschritten von bem Befige beweglicher zu bem Befige unbeweglicher Sachen 1). Doch foll biefe Bertheilung bes Eigenthums nicht allmälig über alles fich erftreden; es giebt auch Dinge, welche immer Gemeingut bleiben follen, wie bas Meer und bie Luft 2). Much bort bas, was Eigenthum geworben, nicht völlig auf Gemeingut zu fein; benn im Willen berer, welche bas Eigenthum einführten, fonnte es nicht liegen bie urfprungliche Gleichheit, nach welcher ben Denichen überbaupt die brauchbare Ratur gehört, ganzlich aufzuheben. Daber wacht in ber außerften Roth, bei einem allgemeis nen Bedürfniffe bas natürliche Recht Aller auf Alles wies ber auf; baber bat auch die Obrigfeit bas Recht auf Alles, wenn es ber öffentliche Rugen verlangt 5). nun biefe Gebanten über bas ursprüngliche Gemeingut und bas allmälige Fortschreiten in der Theilung ber Buter bie urfprüngliche Ginbeit ber Menscheit voraussegen, fo fdmankt bod Grotius zu ber entgegengesetten Annahme, daß die Menschen ursprünglich vereinzelt find, alsbald binüber, wenn von ben urfprunglichen Erwerbsarten nach natürlichem Recht bie Rebe ift. 216 folche

<sup>1)</sup> Ib. II, 2, 2, 3 sq.

<sup>2)</sup> Ib. II, 2, 3, 1 sq.

<sup>3)</sup> Ib. II, 2, 6; III, 19, 8.

betrachtet er bie Befigergreifung und bie natürliche Accession 1). Die lettere aber, soweit sie naturrechtlich ift, gilt ibm nur als eine Fortsetzung der erftern, wie bies auch mit ber Formirung ber Fall ift 2); die erstere bagegen betrachtet er als etwas Ursprüngliches, indem mit ber herricaft, welche ber Menich über bie Natur erhalten bat, auch sogleich bas Recht verbunben ift, bag ein feber gebrauchen und verbrauchen barf, mas er mit feinen Rraften ergreifen fann, obne bag ibn ein Anderer binbern burfte 5). So wie er über bie Schwierigfeiten, welche in biefer Lehre liegen, geringe Sorge fich macht, fo findet er auch die Übertragung bes Eigenthums leicht und ber Natur gemäß; bas volle Eigenthum muß geftatten, bag wir es auch aufgeben und an Andere geben fonnen. Tauld, Rauf und andere Arten ber Bertrage über Gigenthum, wenn fie auch im Einzelnen Schwierigfeiten machen, liegen boch im Allgemeinen in ber Natur ber Sache 1). Selbft bei ben Teftamenten macht ihm fein Gebante, bag boch fein Eigenthum reines Eigenthum fei, nicht bas geringfte Bebenfen; er erflart es für natürliches Recht, bag feber über sein Eigenthum auch nach seinem Tobe verfügen fonne 5). Bei ber Inteftaterbfolge finbet er größere Sowierigfeit; vieles entspreche in ihr nur natürlicher Bermuthung und fei nicht nothwendig aus natürlichem Recht, baber berichten auch große Berichiebenheiten in ben Be

<sup>1)</sup> Ib. II, 3, 1; 8, 1, 2; 8, 8 sqq.

<sup>2)</sup> Ib. II, 3, 3.

<sup>3)</sup> Ib. II, 2, 2, 1. Nam quod quisque sic arripuerat, id ei eripere alter nisi per injuriam non poterat.

<sup>4)</sup> Ib. II, 6, 1; 7, 2.

<sup>5)</sup> Ib. II, 6, 14, 1.

stimmungen des positiven Rechts über sie; aber im Allsgemeinen entspräche es doch dem Naturrechte, daß beim Mansgel einer Erklärung über den letten Willen über ihn nach einer Bermuthung entschieden würde <sup>1</sup>). Berträge, welche auf künftige Leistungen gehen, sollen nach Naturrecht versbinden, weil sa alle menschliche Geselligkeit auf Treue und Glauben beruhe, nur der Rechtssicherheit wegen, welche zur Bermeidung des Streits gesucht werden müsse, soll sedes Bersprechen in der bündigsten Weise gegeben werden <sup>2</sup>). Gewiß nicht mit Unrecht hat man gesagt, Grotius habe mehr die leeren und unbewachten Stellen der Rechtsphilosophie durch stillschweigende Voraussehungen angedeutet, als die Grundbegriffe des Rechts zu eisner klaren und scharsen Entwicklung gebracht <sup>5</sup>).

Wir muffen noch etwas genauer seine Sate über bas Personenrecht betrachten. Der vorher angeführte Sat, baß ein seber von Ratur seines eigenen Rechtes Bertheis diger sei, läßt eine hartnäckige Vertheibigung ber personslichen Freiheit erwarten. Aber Hugo Grotius wird alsbald zu Beschränkungen senes Sates geführt um für die richterliche Gewalt Plat zu gewinnen. Die Gerichte über das Recht sind zwar nur menschliche Einrichtungen, aber es ist doch der natürlichen Vernunft gemäß, daß ein ses der einem Schiedsrichter sich unterwirft und nicht mehr auf eigene Hand sich Recht verschafft. Hierdurch wird

<sup>1)</sup> Ib. II, 7, 3; 10, 2; 11, 1.

<sup>2)</sup> lb. II, 11,

<sup>3)</sup> hartenstein Darstellung der Rechtsphil. bes D. Grot. 2066. b. phil. bift. Claffe b. Sachf. Gef. b. Wiff. Bb. I. S. 486; 543.

<sup>4)</sup> De jure belli ac pac. 1, 3, 1, 2.

jebem bis auf wenige Ausnahmen bas natürliche Recht gewonnen sein eigenes Recht unmittelbar zu vertheibigen und man begreift in ber That nicht, wie Grotius be baupten fann, daß die natürlichen Rechte nicht erlöschen Benn es aber noch beim Schieberichter fteben fönnten. Wir feben vielmehr bie freiwillige und augenblich bliebe! liche Unterwerfung alsbald in eine erzwungene von ber weiteften Ausbehnung fich verwandeln. Durch bas Recht bes Berichts wird jeber einem Sobern unterworfen, mel der ein Zwangerecht über ibn ausübt, fogar über jebe moralische Sandlung 1). Daber bat bas allgemeine Recht feine mehr verneinende, als bejahende Rraft; es betrach tet bie Person nicht als einzelne, sonbern als einen Theil ber Rechtsgesellschaft, welche feinen Biberspruch gegen In dieser Richtung ber Gebanken wird sich duldet 2). nun ber Einzelne nicht mehr als Einzelner, sonbern als einer Gesammtheit angeborig betrachtet und für jebe Befammtheit bas Recht geltenb gemacht, bag ber größere Theil ben fleinern verpflichte und fur bas Bange gelte 3. Es gebort biefer Richtung an, bag Grotius bie Freiheit der Person nicht sehr achtet. Er vertheibigt bie Sflaverei als bem natürlichen Rechte gemäß, sogar als vereinbar mit bem Chriftenthum, obgleich er bie unbedingte

<sup>1)</sup> Ib. I. 3, 17, 1; II, 25, 3, 4. Nam par parem cogere non potest, — — at superior cogere potest etiam ad alia, quae virtus quaelibet praecipit, quia in jure proprio superioris, qua superior est, hoc est comprehensum. Daher wird auch ber Beleidigte für höher als der Beleidiger angesehn, weil jener sein Keht von diesem erzwingen kann. Ib. II, 20, 3.

<sup>2)</sup> Ib. I, 1, 3, 1.

<sup>3)</sup> Ib. II, 5, 17. Pars major jus habet integri.

Sflaverei verwirft 1). Die Unterwerfung ber einen Perfon unter bie andere ift ibm bem Raturrechte nicht auwider, fie fann vielmehr unmittelbar ober burch Bergesellschaftung geschehn 2). Bon ber lettern Art ift bie Unterwerfung, welche im Kamilienleben fich ergiebt. Denn obgleich die Che nur eine Bergesellschaftung, nicht eine Unterwerfung ift, fo folgt boch in natürlichem Bege bie Unterwerfung bes Beibes unter ben Mann aus ihr megen bes natürlichen Borgugs, welchen biefer vor jenem hat 3); in derselben Weise ergiebt sich auch die Unterwers fung ber Rinder, so lange fie ber Familie angehören, unter bie Eltern, weil fene burch biefe ernabrt werben 1). Die Unterwerfung unmittelbar fann burch Bertrage bebungen werben in verschiedener Beife, wenn jemand in eines andern Familie sich begiebt und in das Recht ber Rinder fommt, wenn er fclechthin feiner Freiheit entfagt um bagegen Nahrung zu erhalten. Auch im öffentlichen Rechte wiberspricht es ber Natur nicht, wenn ein Bolf einem Bericher ober ein Bolf einem andern Bolfe fich Bon allen biesen Beisen wird noch bie Unterwerfung unterschieben, welche ale Strafe aus einem Grotius behandelt alle biefe Falle Berbrechen folgt 5). nur febr furg ohne ju bemerten, wie bamit bie naturliche Gleichheit ber Menfchen und ihr unveräußerliches

<sup>1)</sup> Ib. II, 5, 26 sqq.

<sup>2)</sup> Ib. II, 5, 8.

<sup>3)</sup> Ib. II, 5, 1; 8.

<sup>4)</sup> Ib. II, 5, 2 sqq. Das Recht der Ettern wird fehr weit ausgedehnt. Ib. 5.

<sup>5)</sup> lb. II, 5, 26 sqq.

Recht sich seibst Recht zu verschaffen bestehn kann. Ihm schwebt ber gegenwärtige Rechtszustand im Staate vor; er zweiselt nicht baran, daß er dem natürlichen Rechte entspreche, möge er in der Weise einer Bergesellschaftung ober einer Unterwerfung zu Stande gekommen sein. Er unterscheibet auch nur beiläusig die patrimoniale und die durch Bertrag gegründete Herrschaft des Staates.

Sar fein Rriegerecht aber ift ihm bas Strafrecht von besonberer Bichtigfeit. Er geht von ber Anficht aus, daß ein febes Berbrechen eine Berletung ber natürlichen Beselligfeit ift und verlangt baber bie Strafe als Bieberberftellung ber verletten Geselligfeit 1). Das Berbreden ift baber nicht allein gegen ben Beleidigten, fonbern gegen bie Befellicaft gerichtet, weswegen Grotius auch ben öffentlichen Anflager forbert 2). Reben biefer Anficht von bem allgemeinen 3mede ber Strafe lauft jeboch eine andere Anficht von einem breifachen 3mede berfelben einher, für ben Beleidiger nemlich, für ben Beleidigten Für ben Berbrecher foll bie und für bie Gefellicaft. Strafe gur Befferung bienen, für ben Beleibigten nicht allein gu Schabloshaltung, fonbern auch gur Sicherung gegen fünftige Beleibigungen; ben lettern 3med bat fie auch für bie Gefellschaft, indem fie nicht allein ben Berbrecher, fondern auch andere vom Berbrechen abschrecht 5). 3war foll nun die alte Freiheit eines jeden zu ftrafen bleiben, aber es wird boch auch für biefen Theil bes Rechts als beffer angesehn, bag ber Richter bas Straf-

<sup>1)</sup> Dies wird etwas unbestimmt ausgebrückt ib. II, 17, 1.

<sup>2)</sup> Ib. II, 20, 15.

<sup>3)</sup> Ib. II, 20, 5 sqq.

amt übernehme. Reing Strafe Joff üher bie Schuld binausgehn; boch wird baburch bie Tobesfirafe auch für geringere Berbrechen nicht ausgeschloffen; benn bei ber Abmagung ber Strafe ift nicht, allein die Große ber Schulb, fonbern jend ber äffentliche Angen gu berudlichtigen D. r - Osraike, bata die nächke gBerpaphischaft "mit, her Strafe; benn Rrieg ohne Urfache, ift thierifd und gerechte Urfachen gum Rriege "faffen fich nur in, einem gugefügten Unrecht entbeden 3. mWenn alsbann, feine Genugthung gegehen mirb pub bas Bericht fehlt, welchas bie Strafe verhöngen könnte, fo beginnt ber Rrieg, welcher ber Ratun nach als gerecht zu achten ift und mit jedem Rechts-·fixeit, über jugefügtes Unrecht perglichen werben tann 4). Dager fommt auch nad Raturredt bem Privatmann nicht weniger als bem Staate bas Recht ju Rrieg ju führen. Der Krieg fann mit ber Tobesftrafe verglichen werden, welche ber Gingelne wie ber Staat verbangen barf, fobald ein gefärliches, dem Tode gleich zu achtendes Unrecht zugeffigt worben ift 1).

Aben die Gefelligkeit foll auch unter verschiedenen Bolfern und Staaten nicht verletzt werden. Gaftfreundschaft und Sandel unter ihnen gehören zum Naturrecht; es befteht unter ihnen eine natürliche Berwandtschaft, welche

i) lb. II, 20, 8, 5; 9, 5; 28.

<sup>2)</sup> Ib. II, 1, 1, 4; 22, 2. Das handwert ber Miethsfoldaten ift verwerstich. Ib. II, 25, 9.

<sup>3)</sup> Ib. II, 1, 2, 1. Ac plane quot actionum forensium sunt fontes, totidem sunt belli, nam ubi judicia deficient, incipit bellum.

<sup>4)</sup> Ib. I, 2, 2 sqq.; 3, 1. Gefc. b. Philos. x.

viele Bunbniffe fur in Erinnerung bringen 3. Dowohl bie Ehrffien ein engeres Bunbiff unter einenber haben, bebt Boch bir Berfcbebenbeit bet Relfgionen Jas allgemeine Banbiels aflet Bollet nicht auf D. Bittauf beruht bas Bollerrecht, welches in Abereinftimuning ber melften ober aller Bolfer fich gebilbet bal und vom naturlichen Rechte gur unterfcheiben ift by! Die Rrieg unter verfchiebenen Bollern ift baber auch nur erlaubt gur Bieberberfteldung bet Befettigfelt;" er fitt gum Frieden führen und mit Menschfichteit geführt werben, bamit mitn um fo feichter fich verfoffnen fonne. . Die ber gerechte Reien unt gur Abwehr bee Unrechts gieführt thirb, fo giebt Geokie gwar gu; bag in fubjectiver Deinung ein Rrieg gerecht fein konne von beiben Geften haber in Babrbeit bat bie eine Vartei immer Unrecht +). Auch meralische Betofich-'tungen, obgleich fie ber Gefelligfeit angugeboren fceinen, follen nicht burch Rrieg erzwiringen werben 5). Den felner Lefre, bag alles, mas aus einem ungerechten Rriege hervorgehe, fein mahres natürliches Retht begefinde 9, burfte es in Biberfpruch ftebn, bag er ben Rrieg misbiffigt, welcher ber greiheit wegen unternommen werbe?). Aus abnlichen Grunden batt er auch ben Rrieg ber Unterthanen gegen bie oberfte Gewalt im Staate fut ungerecht, obgleich er viele Falle anführen muß, in welchen

<sup>1)</sup> lb. II, 15, 5.

<sup>2)</sup> Ib. II, 15, 8; 12; 20, 43 sq.

<sup>3)</sup> Ib. prol. 17.

<sup>4)</sup> lb. if, 23, 13.

<sup>5) 1</sup>b. 11; 22; 16.

<sup>6)</sup> lb. III, 10, 3.

<sup>7)</sup> lb. II, 22, 11.

diesen Megel ischinder anenletz dienenden durs Die Undereite. Dingerlichen Gesellschaftschaft die Obeigkeit, eine Obmacht über die Untrethinnen gedonnen; sie dersichen Widenkand gegen ihre Anondnung verbieten und winderdiese nicht austenlassen ihre Anondnung verbieten und minderdiese nicht austenlassen. Nachte gemäßei, dürsen haben ihr zwischnicht zwissells den Ratur der Mensch nicht allein und Gesellsgleit, sondernander rechtigte und gepronkten Geselligfeit spredt Die dere von auf und gepronkten Geselligfeit spredt Die dere von auf und

c Bas Urtheil 30 meldes mir Aber bas But i bes Grotius aussprechen muffen, bat bie Geschichte läugft gefällt. .Bon ben biben Zweden; welche en berbirben gu fünnen meinte, bat er mut ben einen gerreichter In feiner Schrift mirb ber andere nursals Rebenzwed aufgeführt und wir zweifeln nicht, bag es im Sinn bes menfchenfreundlichen Manned lag; genen bober zu halten als biefang ja er murbe fich wohl barüber geröftet baben, daß es der misfenschaftliche Zweck war, welcher icheitente? wenn ger bie Enfolge feines: Werkes für ben, praktischen Zweif batte porausseben fonnen. Grotius bat ein hervorragendes Unfebn in ber Begrundung bes mittern. Böllerrechts für Rrieg, und Frieden gewomnen, welches bie ruhigern Beiten unferer neuern Geschichte baben auftommen feben. Auf sein Ansehn bat man fich berufen, wo die Grundfage besfelben geltend gemacht werden follten. Aber fol-Ien wir fagen, daß die eifersuchtige Biffenschaft feine Ne-

:;

<del>राज्यार</del> कोब अध्य है।

sisti juro non posse. Die folgenden §§. führen die fcheinbaren Ausnahmen an.

<sup>2) 16. 1, 4, 2, 11.</sup> 

<sup>.1 3)</sup> Manapetol. 6; 1841.

benbulerin bulbe? Gewiß: tomite fie einem Manne fic nicht ergeben, welcher ihrt Iweden nitte nebenbei betrieb. Seinen zweiten 3wed, ; bie wiffenschaftliche Begrunbung ber Rechtswiffenschaft, bat er nicht erreicht. Wir feben ibn nur ichwanten amifchen. bem. unverdugerlichen : Raturrechte ber Eingelnen fich felbit Recht juifchinffen , zwischen bem Anturrechte ber feieblichen Befelligfeit; welches alle Menfchen zu einer Rechtsgemeinfchaft pereinigen foll, und mvifchen bem Recite bed Bolles; weltdes feinen Staat aufvichtet und feine oberfte Gewals beftellt um: bem getraumten Raturrechte Schranten au fegen und Sitte und Dronung mit Macht zu handhaben. Einem folden Schwanten zu begegnen bagu reichte eine verftanbige überlegung nicht aus, welche nur die gegebnen Buffande und bie Dentweise einer gebilbeten Beit beachtet ober bavauf finnt; wie ber bisherigen eine beffere Ubung untergeschoben werben tonne, bagegen bie allgemeinen Grundfage ber Biffenfchaft gu berühren fcheut, weil fie ber pratificen Beftrebung fern zu ftehn fcheinen.

In noch weit größerm Maße ift dies bei Grotius als bei herbert der Fall. Est ift ein fehr zweideutiges Lob, wenn man ihm nachrühmt, daß er mehr als seine Borgänger die Grundsäße der Rechtslehre von den Untersuchungen über die allgemeinen Grundsäße der Wissenschaften ausgeschieden habe. Er hat babyrch den Bedürfnissen einer pradischen Wissenschaft sich anbequemt ohne zu beachten, daß in den Wissenschaften die Theilung der Arbeiten nicht dasselbe Recht hat, wie un der Praxis. Die Folge hiervon ift nicht ausgeblieden. Er möchte uns für Natur verlausen, was die Bernunst in einer weit vorgeschrittenen Entwicklung zu Stasde gebracht hat.

Digitized by Google

Dierin liegt bas Bemeinschaftliche feines Raturrechts mit ber Raturreligion berbert's. Denn wenn biefer auch nicht verschmäbte auf bie Grunde unferer Erfenntnig in feinen Untersuchungen einzugebn, fo beachtete er boch bie Berbindung berfetten mit ben Grunden bes Seins nicht und in seiner oberflächlichen Borftellung von biefen glaubte er in abnlicher Beise wie Grotius ben urfprünglichen natürlichen Bewußtsein bas jufdreiben zu tonnen, mas nur aus ben Anlageniber Ratur bie Bernunft burch lange Erfahrung und übung bat ausbilben tonnen. Beibe bas ben hierdurch ber naturaliftischen Richtung, welche bie neuere Philosophie einzuschlagen begonnen batte, mächtig in bie Bande gearbeitet, indem fie zwei ber wichtigften 3meige ber bernünftigen Bilbung, bie Religion und bas Recht, als unmittelbare Ausfluffe bes Raturtriebes erscheinen liegen.

## Drittes Kapitel.

in di<del>d dini na mag</del> Faranda di Ang

## Thomas Hobbes.

Thomas Hobbes wurde 1588 zu Malmesbury, einer steinen Stadt in England, wo sein Vater Geistlicher war, geboren und erzogen. Seine gelehrte Bildung erhielt er zu Orford, wo er die Logik der Rominalisten kennen sernte, beren Grundsätze einen bedeutenden Einstuß auf seine Denkweise gehabt haben, wenn er auch von den Erzebnissen dieser scholastischen Philosophie wanig befries digt wurde. In seinem zwanzigsten Jahre trat er in die Familie Cavendish, welche in ihm einen treuen Viener

gewann, ein großes Beitrauen auf ihn feste, ibn mit Liebe pflegte und burch fein ganges. Loben ihm einen fidern Saltpunft barbok Der Baker bes baufen. balb 'nachher zum Grafen von Devenshire erhoben, übergab ibm feinen Goon gan Etgiebung, welcher nicht viel funger war ale hobbes Helbft und pott welchem er wie ein älterer Reeund bebandet wurde. Mit feinem Bogling machte er bie Reife burd Grantetich, Ifulien unb Dentich: land und als berfelbe fich verheirathet batte, bileb er als Beheinschreiber bei ihnu: Durch feinen vornehmen Freund tam Bobbes in: Belannticaft mit: Ebuard herbert und mit Krang Baron, ber ibn bei Aberlegung feiner Gerife ten in bas lateinifche benugt baben foll. Durch feine Reisen feboch war er in ber alten Eliteratur gurungelommen, fo baffer einen ernenten; Meis baran feben mußte um in ihr wieber feft ju werben. Er fceint fich in Sie fer Beit feines Lebens mit ihr und ber Beachtung ber politischen Berhältniffe seines Baterlandes faft ausschließlich beschäftigt ju frem ? Shon fant ahnbete er bie Berwirrungen, in welche England burch ben Burgerfrieg gefturgt werben follte, und unterflagut baber bie überfewing des Thullydides, Seines fainer wenigen Lieblingsfcriftftellen, in bad Englische: um feinen Kanbeleuten ein abidredenbes Beitpieleber Demetratie porzulegen. jamin Johnson, einer feinen Freunde, balf bierbei feinem wenig gebildeten Gilanach . Der frühzeitige Tob feines Conners und Freundes bes Grafen von Devonshite unterbrach 1628 auf time fune Beit feine Berbindung mit beffen Kamitie. Die Tummer über bem Berluft eines Mannes, bor ibn noch por feinem Tobe in ben Stand gefest batte.

bei: feinen inuffigen istadünftaffen geinnigunbhängigest Lehen du fildren, merantable ibn du feiger Berfreuung das Are enbieten: ongunehmen and Sibra eines poppehmen Enga länderen Eliftan ammingmaitenmelangen. Paris zu gebn. Dier fing in in feinemildite Sahre, an Mathematit; aus bem Euflides jui fruhingit auch fand, grit bem bundigen Zus fammenbonge hiefer Wiffenlichaft, badu größte Bergnügen. Die Mathoda derselben dehnte en hald über die Untersudung der Ratur hauf dahem rergmad den mechanischen Gefenen der Bewegungnalles sunbegreifen bachte. 23bu Paris berief ibn bie verwittwete Graffn won Devansbire nach England surud um bie Erziebuftg ibres Sobnes gu leiten, morauf er fieben Jahre permanbte. Es waren bies bie fruchtbarften Jahre, feines Lebend, in wels den at erft fein Spftem fich auggebildet zu haben fcheint und den Grund gu fast allen feinen spätern Arbeiten legte. Auf; einer britten : Reife nach bem Faftlaube mit feinem Boglinge tom er mit bem Pater Merfenne, jeinem Dite telpuntte der Parifer Gglebpfamfeit, in pertraute Belauntfchaft und in Italien mit Galitei im Bertebr. Dierfenne gründete, wie Sobbes felbf fagt, seinen Ruf in ber Philosoc phie. Wenig ober nichts munde bamals pan jhm niebergefdrieben; er überbachte nur bie Grunbfage und Folgerungen feiner Dentmeife, von weicher er eine Ummalung ber Gebanten erwartete jum Beften ber Menfcheit und zu feinem eigenen Rachrubm. Rachbem bie Erziehung , feines Böglings vollendet war, fehrte er mit ihm nach England jurud und lebte einige Jahre in gelehrter Dupe in beffen Saufe, neben einigen Spielen bes Beiftes mit Ausarbeitung feines Spftems beschäftigt. Die burgerlilichen Unruben liefenrichm aber infle node Beeile feines Spliems in neordneter Folge wordiebillei. Alls die Unruben bet Presbyferfinet in Cooling brobenber wurden, in England bas furge Dariminent'aufummentrat, forieb er eine furze Whandlung fate Bettheidfaung ber foniglichen Gewält, die Grundlage deribeiten Theils feines Suftemes. Diese Abhanblung wieder bamale nicht gebruck i, aber fdriftlich verbreites und gie ben Berfaffer eruftliche Misbilligung gu, fo buffer fein Leben für geführbet bielt, als bas lange Parliament' berufene'wurbe. Daber ging er 1640 nach Arantreich. Diet febte er au Daris im Berfebr mit Merfenne, bet Bin auch in Berbinbung mit Baffenbi, Destartes und anbert Gelebrien Rranfreichs brachteil Ale ber Pring Cart, nachber Konig, im Exil in Kranfreich lebte, wurde Sobbes! fein Lebter in ber Mathematif. Et war fottmatend mit feinem Suftem be-Abaftigt und ließ in Beruckfickligung der politischen 11mftinde ben britten Theil deffitben; Die Schrift über ben Staatsburger, querft in Latelnifder Sprace erscheinen. Sierauf folgte ber zweite Theil besfelben, über ben Menfchen, querft in Englifder Gbradel Aber ju gleicher Beit entwidelte er auch feine politifchen und firchlichen Grundfage in kiner noch ausführlichetn Englischen Schrift, bem Leviathan. Diefes Wert jog ihm bie Diegunft aller Parteien au, besonders der firchlichen Parteien, weil

<sup>1)</sup> Bielleicht ist diese Abhandlung sie kleine Schrift human nature or the fundamental elements of policy, welche zwar erft 1650 gedrucht wurde, aber in der Dedication das Datum 9. Mai 1640 trägt, also kurz nach Auslösung des kurzen Parliaments bedicitt wurde.

er bier itoch ausführtlicher alls in feinem Berte fiber ben Staatebutger bie Abbangigten ber Rirche vom Staate bebauptete, aber auch ber Politefet, nicht allein beser, welche bie Breibeiten Englande vertheibigten, fonbetn' auch ber Königlichgefinnten, weil er die abfolute Gewalt bes Staats unter einer jeden Regierungsform geltend machte. Er batte einige Stellen einfließen laffen, welche bas Berfahren bever ju rechtfertigen foeinen, welche nach Befregung ber toniglichen Macht ber revolutionaten Regierung in England fic unterworfen batten. Er felbft batte in tanger Berbannung feine Mittel erschöpft und fceint geneigt gewefen zu fein mit bent langen Patliamente feinen Frieden zu follegen. Storzu wurde er' nun getrieben, ale bie fatholifde Beiftlichfeit in Frantielit ihn ju befeinden anfing und ju gleicher Beit ber König Karl II. ibm feine Gnade entzog und ben Sof verbot. Er febrte baber nach England jurud, wo er von man an unter bem Schuse und in ber gemilte feines ehemaligen Boglings Des Grafen von Devonspire lebte, in frennbicaftlicemi Umgange mit ben berühmteften Schriftfiellern feiner Beit, einem Barvey, einem Gelben, einem Cowley, boch auch in einem beffanbigen Streit mit Theologen, Juriften, Dathematifern und Phofifern, unter welchen befonbere Balke fein beftiger Begner mar. Rachbem Rarl II. nach England jurudgefehrt war, batte er ihn wieber ju Gnaben aufgenommen und mit einem Jahrgeibe bebacht, konnte ibn aber boch nicht bavor fougen, bag fein Leviathan und fein Buch über ben Staatsburger vom Parliamente verurtheilt wurden und er in Befar tam wegen Regerei öffentlich angegriffen zu werben. Er lebte nun ein ruftiges Greifenglter in ber Burudgezogenheit

bei seinem Admer ohne merkliche Abnahms seiner geisisten ken Krafte, beschäftigt mit wissenschaftlichen Arbeiten zum Theil vonrosche großem Umfange. Erft in seinem 80. Iahre gab, dieser werkpliedige Greis sein Spsau in vollem Umfange beraus, in siner Lateinischen Musgabe sein ver Schriften, im Auslande, weil in England dem Druste Dindewisse sich entgegensehten; in seinem 86. Iahre und ternahm wie es die Illahe und die Odysse in Englische Berse zu sieren Andensahre 1670 suhr er so fort in seinem Iahre Werke weildustiges Gespräch welches den Englischen Burgerleieg mesthanderseht und beurtheilt. Gegen den Willen des Königs gab er den Orust deposit

Dobbes hat fehr ungleiche Beurtheilungen ersehren und in der That eine ungleiche Mischung in den Elementen seines Lebens läßt sich nicht verleunen. Wer der Meinung ift, daß Gutes und Bäses im, Menschen sich nicht vertragen, wird hei den ohne Zweisel verdenblichen Grundssten wir des Gefunde und Gute, was er mit Eiser behauptet, wur für Deuchelet zu halten. Aber wir haben in: ihm die Frucht einer Zeit, welche in gestigen und politischen Kämpsen mit sich uneinig war; leidenschaftlich hat er an ihnen Theil, genommen, in Kolgerungen, welche richtigkeit an sich tragen, aber einer ruhigen Prüfung doch den Kamps ihrer Widersprüche nicht verbergen können. Die Genndsähe, welche, erzeisennt, lausen, auf undarms

bergige Gelbffucht birmus; fein Gigennut aber lebet bei, daß ber Menich ohne Bogern, white Borbebalt: an ein Gemeinwefen fich anfchtießen muffe, mit Berleugnung feis ner fetbft, fogar ifeiner Übergeugungen, nur nicht feines ewigen Beile. Es bagt fich nicht erwarten, bag er bierin feinen Grundfägen gettem geblieben fein follte, wonn er auch trem feiner Partei gebient hat... Man hat ihm vorgeworfen, daß er im Bergen Gottesteugner gewesen fei, obgleich er ohne Unterlag und burch feine, Beranlaffung gebrängt jum Chriftenthume fich befennt, wie er badfelbe faffen gu muffen glaubt. Bu feiner Bertheibigung gegen biefen Borwurf hat man nicht mit Unrecht feine aufrichtige Anhänglichfeit an bie Englische Rirche angeführt, welche er bewies, als ihm: bei einer gefährlichen Arandbeit Vater Merfenne bie Tröftungen ber fatholischen Rirche barbet, er sie von sich wies, aber balb barauf nach Englifden Gebrauchen betete und bas Abendmal genoß: Gotteslenguer foll and eine abergläubifche Furcht vor Gofpenftern gehegt und beswegen bie Einfamteit geflohn baben. Die Babrbeit ift, bag er Gefpenfterfurcht mit außerfter Berachtung ftrafte und bei feinen Arbeiten bie tieffte Ginfamfeit fuchte. Solbft feine Gegner gestehen zu, bag er ein redlicher Mann gewesen fei und ein Leben ohne Brgemiß geführt habe. Dabei aber wird man in feiner Bilbung Ginfeitigfeit und in Kolge berfelben wiberftreitenbe Elemente nicht überfeben fonnen. Die eine Grundlage feiner Bilbung lag in ber alten Efteratur. Er war aber fein Freund einer alles Seine Lieblingefdriftfteller umfaffenben Gelehrsamfeit. batte er inne; er beschränfte sich eben auf sie. Gine einfeitige Borliebe ließ ihn einige Befdichtfdreiber, Dichter

und Mathematifer bes Alterthams fchaben, warend er ihren Bufammenhang mit ber gangen Gefchichte und Bilbung bes Alterthums verachten gu barfen glaubte. Boefie ericbien ibm nur als ein Spiel unferes Beiftes, in welchem Sinn er fie felbft übte, ohne große Anfpruche ju machen, fo wie benn überhaupt Gefchmad in ber Darlegung feiner Gebanten ibm eine febr. untergeordnete Noch weniger galt ihm bie Philosophie Sache war. amb bie gange Biffenfchaft ber Alten mit Ausnahme ibrer Mathematit. So batte er fic boch größtentheils von biefer Grundlage feiner Bilbung losgefagt. Das Bewußtsein bavon, daß er eine völlige Umwandlung ber Biffenschaft für nöthig balte, fpricht fic ohne Rudhalt in feinen Berten aus. Die: anbere Grundlage feiner Bilbung; bas. Chriftenthum; erfchien ihm boch in einem anbern Lichte. Die Religion überhaupt galt ibm als Bottesverehrung, welche im Bewußtsein ber Schranfen bes Beiftes und ber Ratur gegrundet ift; fie weift uns baber auf bas übernatürliche bin , zu welchem bie natürtide Biffenfcaft feinen Butritt bat. Sobbes gebort ju ben Raturforschern, welche in ber Beife eines Telefins, eines Bacon, eines Cartefius bas Ratürliche und bas Abernatürliche für die Erfenntnig als zwei ganz geschiebene Gebiete ansehn. Barend die Biffenichaft nur bas erstere tennt, barf sie bas andere voraussenen. Überbies aber beachtet Bobbes auch bie prattifche Geite ber Relis gion. In ben Burgerfriegen batte er bas Berberbliche ber Religionsftreitigfeiten fennen gelernt. Er fanb bas Ubel barin gegrundet, daß die Geiftlichkeit fich anmagen wollte auch über Ungelegenheiten bes weltlichen Bemein-

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

wefens zu entschelben. Da ift fein Rampf gegen bie bie rardie ber fatholischen Rirche gerichtet, bie Ihm auch als ein Uberbleibsel bes mittelalterlichen Aberglanbens verhaßt ift. Bas von ber Sierarchie in ber protestantifchen Rirche übrig geblieben ift, fällt in biefelbe Berbammung; die Kirche aber, beren Rothwendigfeit und genaue Berbindung mit bem Gemeinwesen ibm boch einteuchtet, will er nun bem Staate ju völligem Gehorfam unterwerfen. hierburch wird ihm alles, was in ber Religion über ben Gebanten bes Übernatürlichen und unferes abhangigen Berbaltniffes vom übernatürlichen gur Erreichung unferes Beiles hinausgeht, ju einer Sache außerlicher Anordnung, ju einer übereinfunft über gewiffe Symbole, in welchen wir unfere Berehrung and unfern Beborfam gegen Gott, aber auch jugleich gegen ben Staat ju erfennen geben. Und fo wie er nun allen Sachen ber übereinfunft ein großes Gewicht beilegt, fo entzieht er auch ben Symbolen ber Rirche feine Chrfurcht nicht, obwohl er alle weitere Aberlegung ber Wiffenschaft bavon entfernt halten Seine Wiffenschaft ift beswegen ohne Zusammenbang mit ben machtigften Intereffen bes Geiftes, mit ben lebenbigen Trieben ber Phantafie und bes Gemuthe, wie er fie folbft bezeichnet, nur eine Sache ber Berechnung. Aber auch in ber Durchführung biefer Berechnung, welche von Religion und iconer Runk fich gang entfernt balten foll, verfährt er nicht ohne Einfeitigfeit und feltfame, nur ibm verbedte Biderfprucht." Er technet mit Begriffen ober Botten, welche beibe er für basfelbe hale, deren willfürliche Beststellung er von vorn berein annimmt. Aber bennoch glaubt er bamit die Gachen zu Reffen und

Beiebe aufhellen an tonnen, welche ieber Willfür entregen find. Die Wahrheit bes Allgemeinen verwirft er; aber bemach allt ibm bie Beise ber Mathematit vom Allgemeinen auf bas Basonbere m schließen für bie allein richtige Methobe bie Bahuheit zu erforfichen. Die Sinne find ihm ber Auspangspunkt für alles Erkennen; aber ber Induction entglebt er fich und foringt sogleich burch bie willfünliche Festhellung ber Worte aum Allgemeinen über. Bon ber Berechnung ausgebend, follte man glaus ben, wedebe er bie Arithmetif jur Grundlage feiner Untorindungen machen, aber in feinem Streite mit Ballis zeigt er fic ganz anders gefinnt. Seinem Bequer burch philologische Gemenigkeit und logische Schäufe in ben Begriffshoftimmungen eben fo überlegen ivit in umfaffenber Kenninig ber mathematifchen Sechnit gegen ihn gurudftebend, mothe er bie Unwendung ber Arithmetif auf Die Geometrie lieber gang beseitigen. Man bat biesen Eigenfinn, welcher ibm ben Tabel aller Mathematifer augug, baraus erklaren wollen, bag er euft bei fohr porgerüdten Jahren ju feinen mathematifchen Arbeiten fam ; er hat aber vielmehr barin feinen Ursprung, bag er bei allen seinen Berechnungen ber Begriffe boch eine materielle Grundlage alles, Seins, hehpuptete und beswegen Die forperlichen Berbaltniffe ber Geometrie, ibm bas Erfte find und bie arithmetischen Berechnungen nur an bas Korperlice fic anschließen follen. In folden Ginseitigkeiten befangen fucht nun Sobbes feine Stärke in einer bart nadigen Solgerachtigieit feiner Schluffe, welche feine äußerfte Folgerung feeut und nur ba ihre Sowächen verrath, wo von verichiebenen Ausgangepuntten aus ent-

genengefette Ergebniffe bergobtreteri wollen. Ber Strenge feiner Folgerungen ift ber fich howingt und nacht felten fpricht fich fein Gelbfigefül wicht pralevifch, aber mit aller Sarte aus, welche bas Bewuftfein eines Aberlegenen Lalents in einer einfeitigen Herbigfeit zu begleiten, pflegt. Man bat wies als Sitelfelt ibm ausgelegt unb wir mollen nicht behaupten, bag er von allen Amvandiungen berselben frei gewesen; aber sa weit wurde er von ihr nicht beberefcit, bag er ju allen feinen Arbeiten eine garfliche Borliebe attragen battes mur bie Scharfe foines moffenfchaftlichen Berfahrens läßt er fich nicht ranbent. 3 3br vertrament tabelt er felbft in ausfährlicher Evörterung bie Elemente bes Euflibes, feines Lehrmeifters, welchen er für ben einzigen wiffenichaftlichen Geift unter ben Alten gelten lätt. Auf biefer wiffenfcoftlichen Genauigfeit in feinem Berfahren beruben feine Erfolge. Er ift von einem ftolken Bewuftlein berfelben erfüllt. Riemand, meint er, wurde bas Licht, welches ber größte Theil feiner Werfe in ber Welt verbreitet babe, ausloschen fonnen, auch er felbft nicht, follte er es auch wollen.1).

Es tam hiernach nicht verwundern, daß er die mathematische Methode in hohem Grade verehrt. Sie ist die Methode aller seiner philosophischen Werke 2). Er lobt fie als die sicherfte, welche von unscheinbaren, jeder-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> An answer to bishop Bramhall p. 459.

<sup>2)</sup> Ich bediene mich ber Originalausgabe seiner Philosophichen Schriften: Thomas Hobbes opera philosophica, quae latitet veripait omnia. Amstelod. 1668. 4, und ber Sammlung feiner Englischen Schriften: The moral and political works of Ich. Mubbes. Lond, 1750. fol. and political works of Ich.

inne verftändlichen Grundfagen aus Schrift vor Schrift vorschreitend die wichtigften Rolgerungen m. ibrem Ergebniß babe ?). Wer er tabelt; daß fie noch nicht in ihrem meifeften Umfange angewendet worden : In . abnicher Beije, wie Bacon, bat er iben Ruten für bas menfoliche leben im Ange 2) und ba finbet er wum, bag bie Mathematif mit allen ihren Erfindungen und die Physis mit allen ihren unficern Sopothefen 5) boch viel weniger zu bedeuten baben als bie Moral und die Bolitif, welche, follten fie auch nur vor Schaben und bebuten 1), bod bie wichtigften Guter bes Lebens im Auge hatten. Gegen diese dürften Mathematif und Physik nur, wie ein Spiel gelten 5). Seine Abficht ift baber barent gerichtet ber Politif eine eben fo fefte Grundlage und Methope ju geben, wie die Mathematif sie lange schon besitt ). Er betruchtet aber bie Ethik und bie Politik als Theile ber Physif, welche auch burd bie Sulfe ber Mathematif

<sup>1)</sup> Hum. nat. 13, 3 p. 30; examinatio et emendatio mathematicae hodiernae p. 18.

<sup>2)</sup> Levinth. 46 p. 396; the corpore 1, 6.; Ad. commoda nostra, — ad vitae humanae usus. Die Lust am Wissen soll nicht so hoch angeschlagen werden. De homine 10, 4 p. 61; 11, 9.

<sup>3)</sup> Probl. phys. dedic.; exam. et em. math. hod. p. 31; de, corp. dedic.

<sup>4)</sup> De corp. 1, 7,

<sup>5)</sup> Quadratura circuli dedic. Scio philosophiam seriam unicam esse, quae versatur circa pacem et fortunas civium, principalem, caeteras nihil esse praeter ludum.

common laws p. 589; exam. et em. math, hod. p. 18; da cerp. 1, 2.

in eine bessere Form gebracht werden soll 1), und kann sich baher der Ausgabe nicht entziehn den ganzen Körper der Philosophie in Untersuchung zu nehmen. Nur die Politit ist sein Hauptzweck; die übrigen Theile der Philosophie sind nur in kurzen Entwürsen von ihm behandelt worsden, in welchen er sich erlaubt das von Andern schon Ausgeführte vorauszusesen.

Die Philosophie soll ihm nun ein ftrenges Ganzes bilden, welches in einer Berkettung von Schlüssen durchzusübren sein wurde. Erft hierdurch werde sie eine Wissenschaft, eine allgemeine Wissenschaft, welche alles Erstennbare umfassen und durch Vernunft und Schluß bezgreisen soll'). Dieser Wissenschaft stellt er die Erssahrung entgegen, welche nur Kenntniß der Thatsachen gewähre, nur eine geschichtliche Kenntniß biete, aber nichts Jusammenhängendes, keine allgemeine Wissenschaft geswähre. Die Erfahrung bringe uns nur eine Wiederersinnerung an die Folge der Erscheinungen, gebe aber keis

<sup>1)</sup> Exam. et em. math. hod. p. 22. Bergl. jedoch Leviath. 9 p. 131; de corp. 6, 6; 17. Sobbes ist der Eintheilung der Phistosophie nicht ganz sicher.

<sup>2)</sup> Exam. et em. math. hod. p. 20. Una est ömnium rerum scientia universalis, quae appellatur philosophia, quam sic definio: philosophia est accidentium, quae apparent ex cognitis eorum generationibus et rursus ex cognitis accidentibus generationum, quae esse possunt, per rectam rationem cognitio acquisita. Hierbei bentt Hobbes an den Gegensat zwischen analytischer und synthetischer Methode, welcher seit den logischen Untersuchungen der neuern Peripatetiter viel besprochen wurde, ohne daß man etwas Genaues über ihn ermittelt hätte. Auch Hobbes hat über ihn manches, aber nur Ungenügendes. De corp. 6, 4 sqq.; 20, 6; cf. id. 25, 1.

nen allgemeinen Schluß ab; bie Biffenichaft bagegen foll nicht ber ben Thatfachen ftehn bleiben, sondern ibre Urfachen erforiden und burch allgemeine Schluffe untrugliche Babrbeiten ertennen lebren !). In biesem Ginn läßt er fich nicht felten fehr verächtlich über die Erfahrung aus und betrachtet die Naturgeschichte, wie boch fie auch Bacon gehalten batte, nur als etwas Rinbifches 2). Dan wird nicht vertennen, bag Sobbes in ber Bezeichnung biefes Gegenfages bas 3beal bur Philosophie, wie er es fic benft, befcreiben will; in ber Ausführung feiner Dolitif fleht er fich felbft genothigt von ber Strenge feiner Methode nachaulaffen. Im ftrengen Bege ber Wiffenfchaft,, meint er, murbe man nur burch Geometrig und Physit gur Erfenninig ber Gemuthebewegungen gelangen, welche bem fittlichen leben ber Menfchen und ihrem Stuate jum Grunde liegen; aber es gebe auch einen fürzern Beg, welchen man bierzu einschlagen tonne, indem ein jeber nur auf feine eigene Erfahrung von fich felbft guruckee bend bie Grunde finden fonnte, welche gur Bilbung eines Gemeinwesens uns antreiben D. Sollte er vielleicht bemerft haben, bag von ben geometrischen und physischen Lehren über bie Bewegung boch fein vollig geebneter

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Exam. et em. math. bed. p. 16; de corp. 1, 2; 6, 1; 25, 8; hum. nat. 4, 6; 10. Experience concludeth nothing universally.

<sup>2)</sup> Exam. et em. math. hed. p. 141.

<sup>3)</sup> Ib. 6, 7. Sed etiam illi, qui priorem partem philosophiae, nimirum geometriam et physicam non didicere, ad principia tamen philosophiae civilis methode analytica pervenire possunt. — Id quod per unius cujusque proprium animum examinantis experientiam cognosci potest.

Fortschritt zu den Bewegungen der Seele sich ergeben will? Auf jeden Fall werden wir hierin eine Anbequemung an die gemeinverständliche Denkweise erblicken mussen, welche nicht erwarten läßt, daß er einen ununterbrochenen wissenschaftlichen Gang von denselben Grundsähen aus durch seine ganze Lehre durchführen werde. Die Erfahrung, welche er vorher ziemlich schnöde von der Wissenschaft ausgeschlossen hatte, läßt er nun doch auf eine bedenkliche Weise in die Entwicklung der Wissenschaft eingreisen.

Noch bedenklicher ist das, was er über die Rolle der Bernunft in der Wissenschaft äußert. Unter Vernunft versteht er nur das Vermögen zu schließen 1). Wenn wir nach richtigen Grundsätzen richtig solgern, so legen wir uns richtige Vernunft bei; wenn wir dagegen zu widersprechenden Folgerungen kommen, so halten wir dies sur vernunstwidrig. Da alles Schließen auf dem Saze des Widerspruchs beruht, gilt dieser auch für den Grund aller Philosophie 2). Die richtigen Grundsätze für das Schließen leitet aber Hobbes ohne Ausnahme aus Bezgriffserklärungen ab. Alle Ariome will er aus der Mathematif und der Philosophie entsernt wissen, indem er behauptet, daß sie aus Bezriffserklärungen bewiesen werden könnten 5). Alle Begriffserklärungen sind aber nur

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Hum. nat. 5, 12; de cive 2, 1 not.; de corp. 1, 3.

<sup>2)</sup> De corp. 2, 8. Hujus axiomatis certitudo — — principium est et fundamentum omnis ratiocinationis, i. e. omnis philosophiae. Hum. nat. 5, 12.

<sup>3)</sup> De corp. 3; 9; Leviath. 4 p. 109; exam. et em. math. hod. p. 27.

Ramenerflarungen und die Ramen haben wir ben Dingen willfürlich beigelegt 1). Es fann ihm wohl nicht unbefannt geblieben fein, bag er mit ber Lehre Wilhelms von Occam, beffen logit ju feiner Zeit ju Oxford gelehrt und wieber aufgelegt wurde, übereinftimmte, wenn er behauptete, bag alle Biffenschaft nur auf richtigem Gebrauche ber Ramen berube. Die Ramengeber und bie, welche ibnen beiftimmten, baben willfürlich bie erften Babr-Alle Wahrheit beruht auf übereinbeiten feft gefett. funft, fo wie in ber Rebe, fo in ben Gebanten; Ausbrud ber Gebanten in ber Sprace und Gebanten hangen aufammen. Den Gagen legen wir Wahrheit bei, wenn fie amei Beiden berfelben Sache mit einander verbinden ober awei Zeichen verschiebener Cachen von einanber auszusagen une perbieten. Die Babrbeit besteht nur in ber Aussage, nicht in ber Sache<sup>2</sup>). Daher läuft das wis-

<sup>1)</sup> De corp. 3, 9. Sunt primae autem (sc. propositiones) nihît aliud praeter definitiones vel definitionis partes et hae solae principia demonstrationis sunt, nimirum veritates arbitrio loquentium audientiumque factae et propterea indemonstrabiles. Exam. et em. math. hod. p. 27 sq., wo erwähnt wird, daß die höchsten Gattungen nur durch Beispiele erklärt werden könnten. Buweilen scheint es, als wollte er eine Benennung der Dinge nach ihrer Natur annehmen (ib. p. 48); aber aus mehrern Gründen entscheidet er sich doch dasur, daß sie nur auf Willkur beruhe. De corp. 2, 4; hum. nat. 10, 2.

<sup>2)</sup> De corp. 3, 2; 7. Veritas enim in dicto, non in re consistit. lb. 8. Veritates omnium primas ortas esse ab arbitio eorum, qui nomina rebus primi imposuerunt vel ab aliis posita acceperunt. Leviath. 4 p. 109. True and false are attributes of speech, not of things. Scorr Streit läuft daher nur auf Bertsfireit hinaus. Exam. et em. math. hod. p. 13.

fenschaftliche Denten auf ein Abbiren ober Gubtrabiren von Borten und Begriffen binaus und besteht in einem Rechnen mit Borten, welche jur Bezeichnung ber Sachen bienen. Nur in einer weitern Ausbebnung geschiebt bies im Schluffe als im Sage und alle Vernunft ift nichts weiter als ein foldes Rechnen 1). hierin unterscheiben sich die Menschen von den unvernünftigen Thieren; fie baben Sprache und barin besteht ihre Bernunft. Wir mogen ben übrigen Thieren auch wohl Berftand und Denfen guforeiben; aber fie konnen basselbe nicht in willfürlichen Beiden ausbruden und baber fommt ihnen feine Wiffenschaft und feine Bernunft ju 2). Diese Ansicht legt ber Sprace bas größte Gewicht bei; alle vernünftige Ginrichtungen des lebens beruhen auf ihr 5). Bir febn, bag fie bie Wiffenschaft nur ju einer Sache ber Sprache und der übereinfunft macht.

Wenn wir bei einem wissenschaftlichen Manne Sage fich eutwickeln sehen, welche die Wissenschaft so tief herabsehen, so werden wir wohl annehmen können, daß sie
nicht ohne einen geheimen Borbehalt ausgesprochen werben. Hobbes kann nach seiner Lehre von der Vernunft
nicht zugeben, daß sie etwas Angebornes sei, wie beschränkt man auch den Begriff des Angebornen nehmen

<sup>1)</sup> De corp. 1, 2. Recidit itaque ratiocinatio ad duas operationes animi, additionem et subtractionem. Ib. 4, 6; Leviath. 5 p. 112. Reason — — is nothing but reckoning.

<sup>2)</sup> Leviath. 2 p. 103; 4 p. 111. Es wird dabei Berstand im engern und im weitern Sinn unterschieden und im erstern Sinn den unvernünstigen Thieren abgesprochen. De hom. 10, 1 p. 59; de corp. 3, 8.

<sup>3)</sup> De hom. 10, 3 p. 59 sq.

Man fann wohl gewahr werben, bag ibn in mochte. feine Lebre von Bernunft und Wiffenschaft besonders seine Abneigung gegen das Angeborne hineintreibt. uns angeborne Begriffe beiwohnen follten, meint er, fo wurden fie uns immer gegenwartig fein, was von feinem unserer Begriffe gesagt werben fonnte 1). Die Sprace ift eben nur etwas Erworbenes und baber fann auch bie Bernunft, welche auf ihr beruht, nur etwas Erworbmes fein 2). Dennoch rebet Bobbes nicht felten von ber Bernunft als von etwas uns Angebornem. Gelbft bie Phi-Tosophie betrachtet er als eine natürliche, bem Denschen angeborne Bernunft, welche nur burch Runft weiter ausgebildet werden follte 5). Sollte dies auch nur beigen, daß die Menschen, von Ratur von den unvernunftigen Thieren unterschieden, die Rabigfeit ber Sprache in ihrem angebornen Wefen trugen, fo wurde es boch vorausfegen, bag eine bobere natürliche Anlage zur Erfenninig ber Wahrheit ihnen beimohnte, beren Ausbildung nicht allein von Willfur abhängig fein wurbe. Auf eine natürliche und gefegmäßige Entwicklung einer folden bobern Anlage beuten viele. Sate unseres Philosophen bin. biesem Sinn wird die Vernunft als ein von Ratur uns eingepflanztes Befet, welches in unferm Innern und eins gegraben ift, als ein gottliches Gefet ober ein uns eingebornes gottliches Wort verehrt und ihr fogar bie Er

<sup>1)</sup> Objectiones in Cartesii meditationes p. 88 (Cart. opp. Francof. 1692).

<sup>2)</sup> De corp. 6, 2.

<sup>3)</sup> lb. 1, 1. Philosophia, i. e. ratio naturalis, in omni homine innata est.

fenntnig bes Bufunftigen jugefdrieben 1). Richt weniger entfernt es fich von ber Unficht, bag wir nur burch bie · Sprache Bernunft haben, wenn Sobbes behauptet, bag es für alle Menschen nur eine Bernunft gebe 2), obgleich er in seinen Beweisen bafür, bag bie Sprache auf Willfür beruhe, nicht umbin fann bie Berfchiebenheit ber Spraden ju berudfichtigen. Ja in biefer Richtung feiner Bebanken gefteht er fogar gu, bag zwar ber einzelne Menfc obne Übereinfunft ber Sprache feinen Beweis burch Borte murbe führen fonnen, bag er aber boch fabig fein murbe bie Wahrheit einzusehn und zu philosophiren 5). Es wird fich hieran nicht verkennen laffen, bag in ber Entwidlung feiner Gebanken zwei verschiebene und in Biberfpruch flebenbe Begriffe von ber Bernunft fich eingeschli-Wer bies überseben sollte, wurde baburch den baben. im Verftändniffe seiner Lehre fast unaufhörlich fich gestört feben.

Das auffallenbste Zeichen ber widersprechenden Richtungen seiner Dentweise findet fich in seinen Außerungen über die Wissenschaft im Allgemeinen. Wir haben ge-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> De cive dedic. Incipit in ipsis dubitandi tenebris filum quoddam rationis, cujus ductu evaditur in lucem clarissimam; ibi principium docendi est. Ib. praef., we die dictamina rationis als leges naturales angeschn werden, wie dies offers von Sobbes geschicht. Ib. 3, 31. Praesentia sensibus, futura ratione percipiuntur. Iba 1, 1; 14, 4. Naturalis (se. lex) ea est, quam deus omaibus hominibus patesecit per verbum suum aeternum ipsis innatum, nimirum rationem naturalem. Leviath. 31 p. 255. God declareth his laws — by the dictates of natural reason.

<sup>2)</sup> A dialogue p. 590.

<sup>3)</sup> De corp. 6, 11.

febn, wie gering er bie Erfahrung achtet; bie Erinne rung, welche die Erfahrung begleitet, wird ihm nicht bis Wenn er nun aber bie Wiffenschaft ber gelten können. ber Bernunft auf die Beilegung ber Ramen gurudführt, so wird es ihm wohl schwerlich entgebn tonnen, bag er fie ju einer Sache bes Bebachtniffes, ber Erinnerung an bie einmal festgestellten Ramen ober zu einer Sache ber Erfahrung macht. Es fehlen nicht bie bestimmteften Erflärungen barüber, daß er biefer Kolgerung fich nicht entgieben fann. Bon ber erften Philosophie fagt er, bag fie Rlugheit im richtigen Definiren fei, welche burch die Erfahrung bes Sprachgebrauchs gewonnen werbe 1). gogert alebann auch nicht zu befennen, bag alle Wiffenfcaft Erinnerung fei 2). Benn er auch gefcichtliche Renntnif und wiffenschaftliche Evibeng unterscheibet, fo laufen ihm boch beibe auf Erfahrung binaus. Es erscheint ihm nun als ber ftartfte Beweis für bie Bahrheit eines Sages, wenn in ihm alle Menschen übereinstimmen, ob gleich er auf bas Zeugniß ber Menge nur wenig Gewicht legen fann, weil er finbet, bag nur wenige eines genauen Sprachgebrauchs fich beffeißigen 1). Roch von eie ner anbern Seite ber giebt fich biefer Wiberfpruch in ben Grundlagen feiner Dentweise ju ertennen. Seine Anficht von der Wiffenschaft bat die größte Abnlichfeit mit

<sup>1)</sup> Exam. et em. math. hod. p. 20. Et haec quidem sive peritia sive prudentia recte definiendi, quae quequiritur experientia circa verborum usum, vocatur philosophia prima.

<sup>2)</sup> De cive 18, 4. Neque temere olim a Platone dictum est scientiam esse memoriam.

<sup>3)</sup> Hum. nat. 6, 1; Leviath. 9 p. 130.

<sup>4)</sup> Hum. nat. 13, 3.

ber Richtung, welche bie nominalistischen Philologen verfolgten; mit ihnen theilt er aber auch bie Richtung ber neuern Biffenschaft auf bie Erfenntnig bes Realen. ibr erflart er fich bafur, bag es bei Untersuchung ber Wahrheit auf die allgemeinen Rategorien wenig antomme; wir sollen vielmehr bie Sachen in bas Auge faffen 1). Aber er tann fich boch nicht berhehlen, bag nach feiner Erflärung von ber Bernunft und ber Wiffenschaft ausber Beilegung ber Namen feine Erfenntniß ber Sachen fic ergebe. Da tommen nun febr ffeptische Erflarungen über bas, was wir unser Erfennen nennen, ju Tage. Wir fleigen nicht in die Sachen hinein; in allem unserm Denfen bleiben wir nur bei und; follten wir auch bie Größen und Bewegungen ber himmelelichter und ber Erbe berechnen, wir bleiben babei immer nur rubig in unserer Studirftube, wohl gar in ber Finfternig und technen nur die Erfcheinungen und Borftellungen in uns felbft ausammen 2). Bon ber Subftang ber Dinge haben wir feinen Begriff, Die erfte Materie, an welcher alles haften foll, ift uns unbefannt, und wenn wir auch bas Dafein ber Subftang erschließen fonnen, fo haben wir boch feine Borftellung von ihr 5). hierbei wird nun jugegeben, bag

<sup>1)</sup> De corp. 2, 16.

<sup>/2)</sup> De corp. 7, 1. Immo vero, si ad ea, quae ratiocinando facimus, animum diligenter advertimus, ne stantibus quidem rebus aliud computamus, quam phantasmata nostra; non enim, si coeli aut terrae magnitudines motusque computamus, in coelum ascendimus, ut ipsum in partes dividamus aut motus ejus mensuremus, sed quieti in museo vel in tenebris id facimus.

<sup>3)</sup> Obj. in Cart. med. p. 87. Notavi saepius ante neque dei neque animae dari ullam ideam, addo jam neque substantiae;

unsere Wissenschaft boch nicht bloß eine Kenninis von Namen und Worten ift, sondern auch Borstellungen, wenn auch nicht von Substanzen, uns gewährt und nur gleichsam um unserm ungestämen Berlangen nach der Erkenntnis der Sachen nachzugeben, meint Hobbes, wir könnten auch wohl alles, was mit einem Namen benannt werde, eine Sache nennen 1).

Um nun folde auffallenbe Biberfpruche in ber Lehre über Bernunft und Biffenicaft fic begreiflich ju machen, muß man in feine Bedanken über bie Entftebung unferer Ertenntniffe eingehn. Trog feiner entschiedenen Abneis gung gegen bie Dethobe Bacon's fimmt er über ben Urfprung unferer Erfenntnig mit ibm überein. Done als les Bebenfen befennt er fic jum Sensualismus. Wir ber merkten schon seine Abneigung gegen bie Lehre von den angebornen Begriffen; alle Gebanten tommen uns vielmehr von ben Sinnen. Bir fonnen ursprungliche und abaeleitete Ertenntniffe unterscheiben; bie erftern find finnliche Empfindungen, bie anbern find Rachwirfungen, Copien ber Empfinbungen in unserer Seele 2). Hierzu gebort alles, was wir im Gedachtnig haben. Gingebenf fein beißt nichts anderes als empfinden, daß man em

substantia enim ut quae est materia subjecta accidentibus et mufationibus, sola ratiocinatione evincitur, nec tamen concipitur aut ideam ullam nobis exhibet.

<sup>1)</sup> De corp. 2, 6.

<sup>2)</sup> Leviath. 1 p. 99. The original of them all (the thought of man) is that which we call sense, for there is no conception in a man's mind which has not at first totally or by parts been begotten upon the organs of sense. The rest are derived from that original. Ib. 9 p. 130; hum. nat. 6, 1.

pfunden habe D. Sogar die Erkenntniß aus Offenbarung erflart daber hobbes, wie Campanella, nur aus einem Sinn für bas übernatürliche 2). Empfindung nennen wir ben Sinneneindruck, wenn uns bas Object besfelben gegenwärtig ift; wenn bas Dbject entfernt wirb, bie von ibm erregte Borftellung besselben aber bleibt, fo nennen wir bas Einbilbung, Imagination. Dag bie einmal erregte Borftellung in uns bleibe, geht aus der natürlichen Fortpflanzung ber Bewegung in bem bewegten Gegenstanbe bervor, fo wie auch bas in Bewegung gefente Baffer nicht ploglich fill ftebt, fondern fich fortbewegt. Rur eine bunflere Empfinbung ift Die Bewegung unferer Ginbilbungefraft, weil andere gegenwärtige finnliche Ginbrude fie abicomachen. Birb alebann bie Bewegung unferer ' Einbildungefraft wieder burch eine fpatere Urfache verftarft, fo entfteht bie Wiedererinnerung, bie Thatigfeit bes Gebachtniffes, welche wie ein fechter Sinn angefebn werben fann 3). Bobbes weicht in biefen Befdreibungen ber Thatigfeiten, welche in unferer finnlichen Geele porgehn, von ben Lehren ber peripatetischen Schule nicht mefentlich ab, fest fich aber ben Lehren entgegen, welche febr verbreitet in feiner Zeit allen Dingen Empfindung beilegen wollten. Dag alle Dinge für außere Einbrude empfanglich find und gegen fie ihre Radwirfung haben, fann er nicht leugnen, aber er behauptet, daß jum Empfinden noch mehr gebort als bas Empfangen finnlicher Einbrude. muffen und berfelben auch bewußt werben, bie Empfin-

<sup>1)</sup> De corp. 25. Sentire se sensisse meminisse est.

<sup>2)</sup> De corp. 1, 8; de cive 15, 3; Leviath. 31 p. 255.

<sup>3)</sup> Hum. nat. 3, 1; 6; Leviath. 2; de corp. 25, 7.

bungen empfinden und fie alebann beurtheilen. Das erftere geschieht burch bas Gebächtniß, indem wir von unserer frühern Empfindung nur wiffen burch eine folgenbe Empfindung, welche ber frühern Empfindung fich noch bewußt ift 1). Durch biefe Annahme bentt hobbes bie reflexive Thatigfeit im Erfennen ju erfegen. Sie fest poraus, daß die Sinneneinbrude nicht sogleich wieder ausgelofcht werben, wenn fie gur Empfindung fommen follen. Benn es feine bleibenbe Ginbrude gabe, fo wurde feine Thatigfeit bes Gebachtniffes fein, burch welche wir unfere Empfindungen empfanden und und berfelben bewußt mur-Das Beurtheilen unferer Empfindungen entspringt aber erft burd ben Bechsel ber Ginbrude, ohne welchen wir fie nicht unterscheiben und mit einander vergleichen, also fein Urtheil über fie fällen konnten. Daber find Refibalten und Absonbern ber Einbrude für bas Empfin-Und ba wir nicht behaupten fonnen, bag ben nöthig. biese beiben Puntte bei allen Dingen vortommen, welche äußere Eindrude empfangen, fo durfen wir auch nicht annehmen, bag alle Dinge empfinden 2). Sieraus ergiebt fich nun auch, bag eine Folge ber Borftellungen, welche fich von einander unterscheiben und mit einander perbinden laffen, bei allen empfindenden Wesen vorkommen Hierauf beruht bas Zusammenrechnen und Abgie ben ber Borftellungen, welches wir benfen und biscuriren

t) De corp. 25, 1. Sed quo, inquies, sensu contemplabimur sensionem? Eodem ipso. Scilicet aliorum sensibilium, etsi praetereuntium ad aliquod tamen tempus manens (manentium?) memoria.

<sup>2)</sup> De corp. 25, 5 sq.; de hom. 2 p. 13.

Wenn man bies Berftand nennt, so wird man auch den Thieren, welche Empfindung haben, wie wir, ben Berftand nicht absprechen burfen. Es findet babei fatt ein hervorrufen einer Borftellung burch eine andere, welche als eine Erinnerung ober als ein Beiden gener angesehn werben fann 1). Die Folge ber Borftellungen tann jeboch in einer orbentlichen ober in einer unregelmäßigen Weise vor fich geben; bas erftere geschieht, wenn die ursprüngliche Folge ber Empfinbungen vormarts ober rudwarts beobachtet wird, fo daß wir bas Frühere auf bas Spatere, bas Spatere auf bas Frühere, babei auch eingerechnet, was gleichzeitig geschab, ohne Sprünge in gleichmäßiger Weise folgen laffen. Dies ift, was wir Erfahrung nennen 2). Sie wohnt auch ben unvernünftigen Thieren und zuweilen in höherem Grabe als ben Menschen bei. Aber mit Sicherheit lägt fich aus ihr nichts erschließen, benn alle bie Beichen, welche wir burch die Erfahrung von ber Folge früherer Empfindungen empfangen und bewahren, gewähren nur eine Bermuthung barüber, bag auch fünftig eine abnliche Folge Es läßt fich erwarten, daß Ahnlifich ergeben werbe. des wieberfehren werbe; aber wenn wir auch immer Tag ' und Racht einander haben folgen feben; fo burfen wir baraus boch nicht schliegen, bag es immer fo gewesen ober daß es immer fo fein werbe. Erfahrung giebt Rlugbeit, aber nicht Beisbeit, nicht Biffenschaft.

<sup>1)</sup> Hum. nat. 4; Leviath. 2, 3. Mental discourse.

Hum. nat. 4, 6. Experience — is nothing else but remembrance of what antecedents have been followed by what consequents.

mermehr läßt fich aus ihr ein allgemeines Ergebniß giebn 1).

Diese sensualistische Erklärung unserer Erkenntnis sührt also doch nur zur Wahrscheinlichkeit, welche eine kluge Erwartung des Zukünstigen uns gewähren könnte. Dieser Mann, welcher in seinen Lehren mit der größten Zuverssicht auftritt, ruht doch in allen seinen Behauptungen auf einem sehr steptischen Grunde und ist sich dessen wohl bewußt. Bon der natürlichen Wissenschaft, welche aus unsern sinnlichen Fähigkeiten uns zuwächst, ist es gessagt, daß alle Wissenschaft und aller Verstand des Menschen nichts anderes ist als ein Tumult unseres Geistes, der von den äußern, unsern Sinn drückenden Gegenständen uns erregt werde. Wir sehen wohl, warum er der Methode Bacon's nicht vertrauen kann.

Aber hierhei fann er nun doch nicht fteben bleiben ung nur Muthmaßungen und Wahrscheinlichkeiten zu geftatten. Er kennt die Gewißheit ber allgemeinen Sage aus der Mathematif, beren Methode er verehrt. Daher greift er zu neuen Unterscheidungen. Zeichen und Ramen sind von verschiedener Art. Die Zeichen sind von nathr

<sup>1)</sup> Leviath. 3; hum. nat. 4, 7 sqq.; 10. For though a man have always seen the day and night to follow one another hitherto, yet can he not thence conclude they shall do so or that they have so eternally. Experience concludeth nothing universally. If the signs hit twenty times for one missing, a man may lay a wager of twenty to one of the event, but may not conclude it for a truth. Ib. 8, 3.

De cive 15, 14 p 118. Quae (sc. scientia et intellectus) in nobis nibil aliud sunt, quam suscitatus a rebus externis orgâna praementibus animi tumultus.

lichem Urfprunge, von berfelben Art, wie bie Steptifer, wie Wilhelm von Decam fie beschrieben hatten, erinnernbe Beiden, wie die Bolle an ben Regen, wie ber Seufzer au ben Schwerz erinnert; sie find nicht in unserer Gewalt; bie Namen bagegen find willfürlich, in unserer Gewalt und fonnen baber gang nach unferer Billfur gebraucht. werben; fie geben uns Kennzeichen ber Dinge ab, b. h. ber Borftellungen, welche wir früher in uns gehabt basben und burch ihre Bulfe bringen wir auch unfere Bore, ftellungen in unfere Bewalt, inbem wir durch fie an biefelben erinnern, fo bag wir in jebem Augenblide im Stande find bie Borffellung uns hervorzurufen, welche mit bem Ramen verfnüpft ift, Erft burch biefe Erfindung: ber Ramen merben wir befähigt eine nach unferm Willen geordnete Folge ber : Barffellungen bervorzuhringen ). Indem wir fo die Folge ber Borftellungen in unfere Gemalt bringen, machen wir fie auch une erkennbar; benn nur bas ift ertennbar für uns, mas in unferer Bewalt ift 2). Die Morte, beren Bedeutung, mir nun einmal feftgefegt haben, bienen alebann unferm Bebachtnig und bringen es hermor, daß wir nun für immer etwas aussagen können, weil wir einmat beschloffen haben, bag ber Name diefe Bedeutung haben und bag zwei ober mehrere Namen für biefelbe Sache fein follen. Go gilt ber Sat ohne Ausnahme für immer, bag ber Menich ein vernunf-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Notae und signa werden unterschieden; die Namen werden als notae gebraucht, werst für und selbst zur Erinnerung, alsbann aber auch zur Mittheilung für andere. Hum. nat. 5; de eorp, 2, 1 sq.; de hom, 10, 1; Leviath. 5 p. 112.

<sup>2)</sup> De hom. 10, 5.

tiges Thier ift, weil wir festgefest haben, bag Denfc und vernünftiges Thier uns dasfelbe bebeuten follen. Auf biefem Wege gewinnen wir ewige Babrbeiten; benn ber Rame bleibt und behauptet feine Bedeutung, wem auch bie Sache, welche baburch bezeichnet wirb, gar nicht vorhanden fein follte 1). Wir gewinnen baburch auch allgemeine Babrbeiten, welche fur alle galten, weil bie Borte, welche wir einmal für alle in einer bestimmten Bebeutung fefigeftellt haben, eine unendliche Bebeu-Bei biefer Erflarung, wie wir ju ber tuna baben 2). Ausfage allgemeiner und ewiger Wahrheiten gelangen, bleiben bie Sachen gang außer Spiel; benn es handelt fich in ihr nur um Ramen, burch welche wir andere Ramen zusammenfaffen und welche wir alebann von biefen Namen allgemein aussagen konnen 5). Diese nominalis ftische Denkweise über bie allgemeinen Begriffe ober Worte wird von hobbes ohne weitern Beweis angenommen. Es giebt nicht Allgemeines außer Namen. Hobbes geht hierin noch weiter als Rizolius, inbem er auch bas Gange,

<sup>1)</sup> Obj. in Cart. med. p. 91. Etsi nullus angulus existeret in mundo, tamen nomen maneret et sempitorna erit veritas propositionis istius, triangulum est habens tres angulos duobus rectis aequales.

<sup>2)</sup> De corp. 6, 11. Ohne Worte würden wir für einen jeben befondern Fall befonders untersuchen müssen. Id, quod per vocabulorum usum, quorum unumquodque universale singularium rerum conceptus denotat infinitarum, necesse non est.

<sup>3)</sup> Ib. 2, 9. Est ergo nomen hoc universale non rei alicujus existentis in rerum natura neque ideae sive phantasmatis alicujus in animo formati, sed alicujus semper vocis sive nominis nomen. Ib. 2, 10, we auch bie nominalistische Terminologie nomina primae et secundae intentionis angewendet wird.

welches burch ben allgemeinen Ramen gusammengefaßt' werbe, nicht weiter in Betracht giebt, fonbern nur inbividuelle Dinge in der Beise ber scholaftischen Rominalis ften als bas Wahre in ber Welt anerkannt wiffen will 1). Er bedarf nun naturlich auch feines befondern Bermogens unferer Seele für bie Erfenninig bes Allgemeinen, fonbern ber Berftand im engern Sinne, wie er nur ben Menschen gutommt, ift ibm nur eine Thatigfeit ber Ginbilbungefraft, welche bie Bebeutung ber Ramen fich merkt und verftebt 2). Auf diese Weise erklart fich ihm, wie bie Menfchen zu einer, allgemeinen Wiffenschaft gelangen tonnen, unter ber Boraussegung, bag fie ju einer übereinfunft über bie Bebeutung ber Ramen fommen. Freilich der schwierige Punft, wie eine folche unter ihnen fich bilben moge, wird von ihm übergangen.

Da jedoch bei dieser Erklärung der Wissenschaft nichts für die Erkenntniß der Sachen abfällt, sieht sich hobbes genothigt noch zu einer andern Voraussezung seine Justucht zu nehmen. Er geht davon aus die Empsindung als die Grundlage aller Erkenntniß genauer zu untersuchen. Nach seiner Weise beginnt er mit einer Erklärung derselben. Um sie zu verstehn müssen wir jedoch bemerken, daß er hiermit einen neuen Anlauf in der Entwicklung seiner Gedanken nimmt. Die Philosophie versolgt zwei verschiedene Methoden. Die eine geht von der Entstehung aus und zieht aus ihr die Folgerungen oder Wirkungen; die andere geht von den Wirkungen aus und leitet daraus

<sup>1)</sup> Hum. nat. 5, 6. Nothing universal but names. Leviath. 4 p. 108.

<sup>2)</sup> De corp. 2, 9.

Sesch. d. Philos. X.

bie mögliche Entftehung ober bie möglichen Urfachen ab. Die erfte Methobe wird von ber erften Philosophie, von ber Mathematif und von ber mathematischen Mechanif beobachtet, die andere von der Physif. In fenen Bis senschaften baben wir es mit ben Ramen und Definitionen, welche wir felbft machen, und mit ihren untruglichen Folgerungen ju thun; in ber Phyfif bagegen geben wir von ben Phanomenen ober Birfungen ber Ratur aus, welche une burd bie Sinne befannt find; biefe haben wir nicht in unserer Gewalt und bie Principien baber, von welchen wir in ber Phyfit ausgeben muffen, werben auch nicht in allgemeiner Weise von uns festgestellt werben tonnen, fondern wir beobachten fie nur als etwas, mas im Besondern vortommt ober mas in feiner Einzelheit vom Schöpfer ber Belt hervorgebracht worben ift 1). Daber haben wir auch von ber Natur nur geringe Erfennt niß und ihre Erflarung fann nur Mögliches und Babrfdeinliches, aber nicht Nothwendiges aufftellen 2). ursprüngliche Phanomen, von welchem alle naturlice Er fenninig ausgehn muß, ift nun bie Empfindung. erfahren, bag bie Borftellungen in und fich anbern, je nachdem die Sinnenwertzeuge ju biefem ober fenem Be genftande gewendet worden. Daraus erfennen wir, bag bie Empfindung eine Beranderung bes empfindenden Rot-Wie bie Empfindung, fo auch bas Denfen, pers sei 5).

<sup>1)</sup> De corp. 25, 1. Principia igitur, unde pendent, quae sequuntur, non facimus nos nec pronunciamus universaliter ut definitiones, sed a naturae conditore in ipsis rebus posita observamus, nec universaliter prolatis, sed singulis utimur.

<sup>2)</sup> De hom. 10, 5; de corp. 1, 5.

<sup>3)</sup> De corp. 25, 1. Ad hanc autem inquisitionem conducit

welches aus ihr hervorgebt. Daber fommt Sobbes beflanbig barauf jurud, bag Empfindung und Denfen nur Beranberungen bes Rorpers find. Es beruht bierauf fein Materialismus, b. b. feine Lehre, bag alles forperlich fei, was wir in une ober außer und erfennen tonnen. Subfect ber Philosophie ift ber Rörper, welcher einer Beranberung unterworfen ift. Jebe Wiffenschaft bat ben Rorper gu ihrem Gegenftande 1). Selbft ber Punft muß ihm baber ein Rorper fein und nicht weniger bie Linie und Er rechnet es ben Mathematifern als Fehler die Kläche. an, dag fie biefe Grenzen bes Rorpers als etwas Unforperlices angefebn, bag fie fogar bie Untheilbarfeit bes Punftes behauptet batten. Der Punft ift ibm nur ein Ungetheiltes, nicht ein Untheilbares; er bezeichnet nur ben Rorper, beffen Große nicht in Betracht tommt, und in abnlicher Beife fpricht er fich auch über Linie und Flache aus 2). Es ift nur ein Irribum ber Philosophen, wenn fie bas Abstracte für fic, ben Gebanten ohne ben benfenden Rorper, benfen wollen 5). Jedes Gubject ift Rorper; ben Gebanten fonnen wir nicht von ber bentenben, Materie trennen +). Der Geift ift nichts außer einer Be-

primo loco observare phantasmata nostra non esse semper eadem, sed nova subinde oriri et vetera evanescere, prout sensionis organa modo in unum, modo in aliud objectum convertuntur. Generantur ergo et pereunt, ex quo intelligitur esse ea corporis sentientis mutatio aliqua.

<sup>1)</sup> De corp. 1, 8; exam. et em. math. hod. p. 19.

<sup>2)</sup> Exam. et em. math. hod. p. 25; 39. Punctum est corpus, cujus non consideratur ulla quantitas. Ib. p. 40.

<sup>3)</sup> De corp. 3, 4.

<sup>4)</sup> Obj. in Cart. med. p. 81.

wegung in gewissen Theilen bes organischen Körpers 1). Bir wurden biefen Sagen vielleicht mehr vertrauen fonnen, wenn fie nicht auf die Empfindung als bas urfprungliche Phanomen gurudgeführt wurden. Aber Sobbes felbft belehrt und, bag bie Subftang, als welche er ben Rorper anfieht, nicht burch ben Ginn erfannt, fonbern burch bie Bernunft erfchloffen werbe; er behauptet basfelbe von ber Materie, welche ben Beranderungen unterworfen fei, und von ber empfinbenben Geele 2). Man wird fic baber fdwerlich ber Folgerung entziehen fonnen, bag bie Behauptung, bie Empfindung und bas Denfen feien Beranberungen bes empfinbenben und benfenben Rörpers, nur aus ber Annahme eines willfürlichen Sprachgebrauchs fliege, ba Sobbes gleich neben jenen materialiftifchen Sas ben allgemeinen Grundfat feiner Ertenntnigtheorie ftellt, bag bie Bernunft nichts von ber Ratur ber Sachen, fonbern nur etwas von ihren Namen erschließen fonne 5).

Daher freuzt sich benn auch in bieser physischen Lehre in ber That in seltsamer Beise ber steptische Sinn bes Hobbes mit seinen sehr dogmatischen Behauptungen. Man sollte meinen, er hatte geglaubt ben lettern um so freiern Raum geben zu burfen, se problematischer ihm überhaupt bas Gebiet ber Physis ift, auf welches seine Erstärung ber Empsindung und bes Densens uns ruft. Aber seine Sätze werden doch auch wieder mit einer so zuversichtlischen liberzeugung ausgesprochen, daß man kaum anneh-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Ib. p. 83. Mens nihil aliud erit praeterquam motus in partibus quibusdam corporis organici.

<sup>2)</sup> lb. p. 81; 86; 87.

<sup>3)</sup> lb. p. 83.

men fann, bag er bes fleptifchen Grundes aller feiner Lehren fich burchgangig bewußt geblieben fei. Seinen physischen Erflärungen legt er allgemeine Grundfage unter, welche flingen, als machten fie auf mehr Anspruch als bloge Namenerklärungen ju fein. An ber Spige berfelben fieht ber Sat, bag nichts feinen Anfang nehme von fich felbft, foubern von ber Thatigfeit einer anbern unmittelbaren Urfache außer ibm felbft febes anfangen muffe zu fein 1). Diefer Sat wird alebann auf bas Rörperliche angewendet. Rein Rörper fann fich felbft bemegen ober in Rube fegen; ber Körper, welcher fich beweat, wird fich immerfort bewegen, ber Korper, welcher rubt, wird immerfort ruben, wenn nicht ein anderer Rorper Rube ober Bewegung in ibm bervorbringt, und awar muß ber lettere mit bem erftern unmittelbar im Raume in ftetiger Berbindung ftehn 2). Mit biefen Gagen perbinbet fich ein anderer Sat, bag teine Urfache etwas anberes in einem andern Dinge bervorbringen konne, als was ibr beiwohnt, und es wird babei vorausgefest, bag febe wirkende Urfache nur in Bemegung wirft und alfo-auch nur Bewegung bervorbringen fann 5). Alles wird baber nur in Bewegung und febe Beranberung ber Dinge lauft

<sup>1)</sup> Of liberty and necessity p. 483. Nothing taketh beginning from itself, but from the action of some other immediate agent without itself.

<sup>2)</sup> Probl. phys. 1 p. 7; de corp. 8, 19; 9, 7; 30, 2. Eisnem geschaffenen Körper eine Kraft beizulegen sich selbst zu bewegen wurde heißen ihn vom Schöpfer unabhängig machen.

<sup>3)</sup> Hum. nat. 2, 9. Nothing can make any thing which is not in itself etc.

auf Bewegung ber Theile bes Korvers binaus 1). formalen und Endurfachen find baber auch aus ber Raturlebre au entfernen und auf bie bewegenden oder wirfenben Urfachen jurudjuführen 2). Die Anwendung Diefer Sage auf bie Erflarung unferer Empfindung ergiebt fich nun obne Sowierigfeit. Da die finnliche Empfindung eine Beranberung bes empfinbenben Rorpers ift, fo fann fie nur hervorgebracht werben burch bie Bewegung, burch ben Drud eines andern Rörbers auf ben empfindenben Rörver, blefer pflanzt fic alsbann burd bie Sinnesor. gane und bie Rerven fort bis in bas Innerfte bes lebenbigen Befens, erfahrt aber von ihm eine Gegenwirfung, weil jeber bewegte Korper vermoge ber Bewegung ober bes Strebens nach Bewegung, welche ibm beiwohnen, Wenn biefer eine Beit lang bauert Biberftanb leiftet. und ftarf genug ift um eine bleibenbe Rachwirfung gurudaulaffen, bann ergiebt fic bie Borftellung, welche burd bas Streben nach außen ein Bilb bes außern Gegenftanbes uns entwirft 5). Die Empfindung ift alfo eine Bewegung bes empfinbenben Rorpers, nicht fomobl bes Sintenorgans, als bes ganges Thieres, eine Bewegung welche von außen erregt nach außen jurudwirft, und bie Borftellung bes

<sup>1)</sup> Probl. phys. ded.; exam. et em. math. hod. p. 56; de corp. 9, 9.

<sup>2)</sup> De corp. 10, 7.

<sup>3)</sup> lb. 25, 2. Sensionis immediatam causam esse in eo, quod sensionis organum et tangit et premit. — Sensio est ab organi sensorii conatu ad extra, qui generatur a conatu ab objecto versus interna eoque aliquamdiu manente per reactionem factum phantasma. lb. 3. Si reactio satis fortis sit, efficit phantasma.

äußern Gegenstandes ist nichts anderes als die lette Wirtung dieser Bewegung; sie unterscheidet sich von der Empfindung nur wie das Gewardene nom Werden 1). Diese Erflärung mird noch durch andere Annahmen ergänzt, welche auf Besbachtungen des physiologischen Processes beim Empsinden sich gründen. Dobbes nimmt an, daß die Bes wegungen in der Empsindung von den Sinnenwertzeugen nach dem Gehirn sich fortpfignzen und von da bis zum Herzen dringen, welches erst die Gegenwirfung nach ausen leistet und daher sur das Organ des Empsindens so wie überhaupt des Lebens angesehn wird 2).

Sierbei bleibt sich nun Hobbes sehr gut bewußt, daß alles in unserer sinnlichen Borstellungsweise nur Bewegungen barstelle, wenn auch nur kleinste Bewegungen, welche für Ruhe genommen werden; von solcher Art ist 3. B. das Streben nach Bewegung 5). Daher will er alles aus Bewegung erklären und die Phisosophie ist ihm nichts weiter als Erkenntniß der bewirkten und der bewirkenden Bewegungen in ihrem Zusammenhang 4). Nur

<sup>1)</sup> lb. 25, 3. Phantasma enim est sentiendi actus neque differt a sensione aliter, quam fieri differt a factum esse, quae differentia in instantaneis nulla est. Fit autem phantasma in instante.

<sup>2) 1</sup>b. 25, 4; 12.

<sup>3)</sup> Ib. 15, 2. Conatum esse motum per spatium et tempus minus, quam quod detur, i. e. determinetur sive expositione vel numero assequatur, i. e. per punctum. Auf conatus und nixus läuft baher ein großer Theil seiner Mechanit hinaus. Dabet wird überall so wie kein untheilbarer Raum, so auch keine untheilsbare Beit angenommen, damit alles auf Quantität zurückgesührt wersen könne, wenn auch auf kleinste, b. h. unberechendare Quantität.

<sup>4)</sup> Ib. 1, 2; 25, 1.

eine Rette von Bewenungen tonnen wir ertennen. ber Geometrie foll baber auch alles aus ber Entftehung ber Figuren abgeleitet werben; jebe Figur ift etwas, was aus einer Bewegung pervorgegangen 1). Richt anbere ift es mit ben finnlichen Beschaffenheiten, welche wir Sie find nicht etwa Gigenschaften, welche wahrnehmen. ben Rorpern außer und beigelegt werben burften, fonbern nur Erscheinungen, welche auf Bewegungen unseres Innern beruhn und hervorgebracht worben find burch andere Bewegungen bes Angern. Dag fie und Eigenschaften ber Rorper gu fein fdeinen, ift ber Betrug bes Sinnes, von welchem Sobbes mit Bacon fagt, bag er burch ben Sinn verbeffert werben muffe 2). Alle Berfcbiebenheit ber Rorper lauft baber auf Berfcliebenheit ber Bewegungen ihrer innern Theile binaus 5) und die finnliche Empfindung ift ungenau, weil fie zwar bas Ganze ber Bewegungen in unserm Innern barftellt, aber boch bie eingelnen Bewegungen, welche man unterscheiben muß um ibre Urfachen erfennen zu lernen, nicht zur Unterfceibung bringt 5). In ber Reihe biefer Kolgerungen ergiebt fic nun, bag alles, was wir vorftellen, nur auf Erscheinungen b. b. Bewegungen binausläuft. Befonbers am Lichte und an ber Karbe sucht er nachzuweisen, baß fie in Be-

<sup>1)</sup> lb. 6, 4.

<sup>2)</sup> Hum. nat. 2, 4 sqq.; 10. And from hence also it followeth, that wathsoever accidents or qualities our senses make us think there be in the world, they be not there, but are seeming and apparitions only. The things that really are in the world without us are those motions by which these seemings are caused.

<sup>3)</sup> De corp. 21, 5.

<sup>4)</sup> Ib. 6, 2.

wegungen beftehn, welche in unferm Innern von außen erregt werben; fur Accidengen ber Dinge werben fe nur falfolich gehalten; fie find nur Bilber, bie in ber Bewegung unferer Einbilbungefraft fic erzeugen 1). fpricht es alabann auch gang im Allgemeinen aus, bag Bewegung bie einzige Urfache fei und bag wir fie unmittelbar erfennen 2), weil sie im Urpbanomen, ber Empfindung, von une erfannt wirb. Es bleibt bierbei nur zweideutig, ob er meint, daß diese unmittelbare Extenntnig, welche er une gufdreibt, eine Erfenntnig ber Bewegung überhaupt als ber allgemeinen Urfache ober nur ber besondern Bewegung ift, wie fie fo eben in ber Empfindung fich begiebt. Das lettere murbe richtig fein, wenn man ben Begriff ber Bewegung in ber allgemeinen Bedeutung nimmt, in welchem Sobbes ibn geltend macht; bas erftere bagegen entfpricht ber allgemeinen Theorie, welche er für die Erflarung ber Erscheinungen aufftellt, ftreitet aber freilich mit feinem Sage, bag wir immer nur Befonberes unmittelbar erfahren und erfennen ton-Dabei aber ift Sobbes fich febr wohl bewußt, bag alle bie Bewegungen, welche wir in unserer Empfindung baben, nur in uns gefunden werben, und ben Gebanfen an bas Außere leitet er nur baraus ab, bag wir burch bie Begenwirfung gegen ben außern Ginbrud nach außen uns bewegt fühlen und beswegen bie Borftellung eines Außern uns bilben, auf welches mir alsbann bie Ericheinung übertragen, obgleich fie nur in une vorhanden ift 3).

<sup>1)</sup> De hom. 2 p. 9.

<sup>2)</sup> De corp. 6, 5.

<sup>3)</sup> Hum. nat. 2, 9. By this — — is proved — that as fa

Um biefe vollige Subjectivitat aller unferer Borfiellungen und anschausich zu machen bebient fich Sobbes noch einer Borquefebung. Er nimmt an, bag alle Dinge auber une vernichtet marben und nur ber bentenbe Denfc übrig bliebe. Diefer wurde alsbann boch mit seinen Borfellungen rechnen; bem bie Bewegungen feiner Bebanfen murben boch bleiben; er murbe auch biefe Bebauten außer fich berausftellen, weil er wohl mußte, bag bie Bewegungen in ihm nicht von ber Rraft feines Beiftes abbingen, Er murbe fich baber eine außere Welt vorftellen, wie er wirklich gegenwärtig eine folde fich benkt, obaleich er niemals aus fich herausginge, fondern immer nur mit seinen Borgellungen beschäftigt bliebe 1). außere Belt aber murbe er im Raum fich porftellen muffon; benn ber Raum ift nichts anderes als bie Borftellung einer Sache, welche exiftirt, fofern fie eriftirt 2). biefer Erklarung wird nicht berücksichtigt, bag bie Borftellung bes Raumes boch nur von ber Borftellung eines außer und feienben Dinges abgenommen werben follte,

vision, so also in conceptions that arise from other senses, the subject of their inherence is not in the object, but in the sentient:

<sup>( 1)</sup> Ib. 1, 7, de corp. 7, £.

<sup>2)</sup> De corp. 7, 2. Jam si meminerimus seu phantasma habuerimus alicujus rei, quae exstiterat ante suppositam rerum externarum sublationem, nec considerare velimus, qualis ea res erat, sed simpliciter, qued erat extra animum, habemus id, quod appellamus spatium, imaginarium quidem, quia merum phantasma, sed tamen illud ipsum, quod ab omnibus sic appellatur. — Spatium est phantasma rei existentis, quatenus existentis. Darauf folgt die Ertlärung der Beit (ib. 3), welche phantasma motus ift.

unftreitig um qud ben Gebaufen unferes Beiftes unter ben Gedanken ber raumlichen Dinge unterbringen ju fonnen. Sobbes giebt bieraus, bag bie allgemeinften Arten ber Phanymene Bemegung und Große find, nemlich raumliche Große, welche bie Geometrie untersucht 1), und es scheint ibm hierburch feine materialiftische Anficht gerecht. fertigt, bag wir alle Erfcheinungen als Erfcheinungen, welche an Rorpeyn vorfommen, ju benten haben 2). Doch greift hierbes unftreitig auch ein allgemeiner Grundfas ber alten Metaphylif mit ein, pon beren Ginfluffen Sobbes nicht völlig fich befreit bat. Er überlegt, bag wir jebes Accidens einer Subftang beilegen muffen; folche Die Accidenzen tragende Subftanzen find bie Dinge, welche wir als außer unferer Einbilbungefraft im Raum ausgebebnt und alfo als Rorper und benten muffen 5). Ein febes Accidens ift baber nur bie Beife eines Körpers und ebenfo ift auch jebe Urfache, b. b. jebe Bewegung nur als Aceibens eines Rorpers ju betrachten 4). berfelben Richtung behauptet Sobbes, es fei richtiger gu fagen, wir faben bie Sonne, als wir faben bas Licht

<sup>1)</sup> Exam. et em. math. hod. p. 21.

De corp. 1, 4. Effectus autem et phaenomena sunt corporum facultates sive potentiae.

<sup>3)</sup> De corp. 8, 1. Die Annahme einer Bernichtung her äußern Dinge wird wieder aufgehoben; necesse ergo est, ut creatum illudsive repositum non modo occupet aliquam dicti spatii partem sive cum ea coincidat et coextendatur, sed etiam esse aliquid, quod ab imaginatione nostra non dependet. Hoe ipsum est, quod appellari solet propter extensionem quidem corpus, propter independentiam autem a nostra cogitatione subsistans per se, — suppositum et subjectum.

<sup>4)</sup> lb. 8, 2; 9, 3.

ober bie Farbe, und wir empfanden bie Rorper, als wir empfanden bie Accidengen berfelben 1), obwohl er nicht verfennen fann, bag eigentlich nur bie Birfungen ber äußern Dinge, die Bewegungen in unferm Innern, von uns empfunden werben. Erft burch biefe Unterschiebung ber bewegenden Subftanzen unter bie Bewegungen, welche wir in und empfinden, und burch jene Ubertragung ber Borftellung bes Raumes, welche nur in unserer Ginbilbung fich findet, auf ben Gebanten ber außern Dinge und alsbann auch auf unsern Geift kommt hobbes zu Es ift um fo offenbarer, bag feinem Materialismus. er hierin weit über bie Grundfage feines Senfualismus binausgebt, je entschiedener er fich bafür ausspricht, bag wir die Ibentitat ber Dinge, von welcher boch ber Begriff ber Subftang abbangig ift, nur in relativer Bebentung anzunehmen haben 2), und je beutlicher er auch barüber fich ift, bag ber Begriff ber Quantitat, welchen er nur auf bie raumliche Ausbebnung bezieht, eine relative Bebeutung babe 5).

Wir werden nun wohl nicht baran zweiseln können, daß er die Boraussezungen der mechanischen Physik sind, welchen hobbes folgt, indem er über die Grundlagen seines subjectiven Sensualismus sich versteigt. In der unmittelbaren Empfindung der Beränderungen in unserm Innern sindet er den ersten Anknüpfungspunkt für unser Denken. Es sieht ihm aber als allgemeiner Grundsatsest, daß jede Beränderung eine Bewegung im Raum sei;

\_ 1) lb. 25, 3.

<sup>2)</sup> Ib. 11, 7.

<sup>3)</sup> lb. 12, 2; 13, 1.

baber fann auch bie Beranberung, welche wir in uns empfinden, nur in einer raumlichen Bewegung beftebn. Auch gilt ihm ber allgemeine Grundfas, bag jebe Bewegung eine bewegte Substang poraussete, welche, gleich ber Bewegung, im Raum fein muß, ausgebebnt in ibm, weil alles im Raum ausgebehnt ift, fein Puntt, sonbern ein Rorper. hierauf beruht die Form aller unferer Ausfagen, welche Bobbes, wie fehr er auch gegen alle allgemeine, objectiv gultige Grundfage fich ftraubt, bennoch als allgemeines Befet für alles unfer Denten anertennt. Da segen wir nun in jedem Sage unter bem einen Ramen bie concrete Sache und legen ihr unter bem anbern Ramen ihr Accidens bei; biefes fommt und geht im Bechsel ber Bewegungen, marend bie Substang, ber ausges bebnte Rorper, ohne Beranderung bleibt und nicht vergehn fann 1). Daber wird auch ber Grundfag behauptet, bag bie Materie ober ber Körper weber permehrt noch verminbert werben fann 2). Rur bie Accidengen ober Bewegungen geben von bem einen auf ben andern Rörper über, indem der bewegende Rorper feine Bewegung auf ben bewegten überträgt. Da haben wir benn bie Pradicate, welche wir ben Subjecten beilegen, als die Urfachen anzusehn, welche die Bewegung bervorbringen 5), und es ergiebt fich in ber Welf eine gusammenbangende Rette von Bewegungen, aus welcher alles erflart werben 3m Busammenhange ber Erscheinungen entsteht muß.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Ib. 3, 3.

<sup>2) 1</sup>b. 6, 8; 8, 14. Die erfte Materie ift nur der Rorper alls gemein genommen. 1b. 8, 4.

<sup>3)</sup> lb. 3, 3.

feine Phaligfeit, zu welcher nicht bie ganze Kette ber Bewegungen ober bie ganze Ratur mitwirkte 1). Daher ist
auch alles in ber Welt nothwendig und nur beziehungsweise können wir von etwas Jufälligem sprechen 2), die Ursache aber, von welcher alles abhängt, haben wir in
bem Zusammenkommen aller der Accidenzen zu suchen,
welche sowohl im thätigen als im leibenden Körper liegen 5). Wir sehen in der Erklätungsweise, welche hier
eingeschlagen wird, eine Reihe von allgemeinen Grundsägen zusammentreten, welche Dobbes unstreitig aus den
Gesetzen unseres Berstandes schöpft; daß sie nur willkurlich durch unsern Sprachgebrauch sich setzesellt hätten,
würde man wohl schwerlich zugeben können.

Ihnen folgend überläßt er sich nun ganz seiner materialistischen Lehrweise. Der Mensch, an dessen Empsindungen unsere Kenntniß von der Kette der Bewegungen sich anschließt, ist nach hobbes ein kunstlich zusammenzgesetes lebendiges Wesen, einer Maschine vergleichbar ), in welcher das herz eine Springseder, die Nerven Bandber, die Gelenke Käder vertreten. In dieser Maschine hat der Geist als eine bewegende Kraft seine Stelle, aber auch nur durch äußere Bewegungen seine bewegende Kraft erhalten ). Gegen die Annahme von Geistern, welche keine Körper wären, ftreitet hobbes sehr eifrig. Geist ist nichts anderes als ein natürlicher Körper von solcher

<sup>1)</sup> Of liberty and nec. p. 481.

<sup>2)</sup> De corp. 10, 5.

<sup>3)</sup> Ib. 6, 10.

<sup>4)</sup> Leviath. p. 97.

<sup>5)</sup> Hum. nat. 6, 9.

Reinheit, bag er nicht auf bie Sinne wirlt. Dag wir eine Seele annehmen burften, welche gang in allen Theilen bes belebten Rörpers gegenwärzig mare, ift eine Ungereimtheit. Die Annahme unforperlicher Beifter ift Sobbes geneigt auf bie Dacht ber Einbildungsfraft gurudguführen, welche in ber beibnischen Religion febr groß gewefen mare, und bie driftliche Lehre von unförperlichen guten und bofen Engeln leitet er aus überbleibfeln ber beibnischen Rinfterniß ab 1). Selbft Gott baben wir nicht für unförperlich angufebn. Bon ibm tonnen wir wenig fagen, weil er unendlich und und unbegreiflich ift, bod baben wir von ibm anzuerfennen, daß er ift und außer uns ift; dies ichließt feine Rorperlichfeit in fic. Sobbes beruft fich auf Ausfagen ber Rirchenväter, befondere bes Tertullian, um zu zeigen, bag bies nicht gegen ben driftlichen Glauben ift. Die Rorperlichfeit Gottes zu leugnen wurde ihm dem Atheismus gleich fommen. Gott ift ein einfacher, reiner und feiner und unenblicher forperlicher Beift ?). Seine Lehre, welche von ber Bewegung in ber Beit und im Raume ausgeht, fann weber Allgegenwart ohne raumliche Ausbehnung noch Ewigfeit ohne unends . liche Beitbauer fich benfen 5).

Seine materialistische Ansicht führt ihn zur Unterfuschung ber Körperwelt. Doch bringt er nicht eben tief in bie Physit ein. Er sieht in ihr eine weit sich ausbreistenbe Sphäre ber Forschung, welche auszufullen er keine

<sup>1)</sup> Ib. 11, 4 sqq.; Leviath. 45; up. the reput. of Th. Hobbes p. 692.

<sup>2)</sup> De cive 15, 14; an answer to bishop Bramhall p. 430.

<sup>3)</sup> Of lib. and nec. p. 482.

=

Soffwing bat. Dag wir allmalig burd bie Erfahrung in ihr weiter fommen werben, bezweifelt er nicht, aber fein fleptischer Sinn geftattet ibm nicht anzunehmen , bag wir in ber Erfenntnig ber Natur, über welche wir nur wenig vermögen, ju einem genügenben Ergebniffe gelan-Es ift icon früher erwähnt morben, bag gen fonnten. feiner Meinung nach bie Erforfdung ber Urfachen von ben Erscheinungen aus uns immer nur erlaubt eine mögliche Entftebungeart berfelben anzunehmen. Mur to viel ift gewiß, bag alle Ericeinung auf Bewegung ber Rorper jurudgeführt werben muß; alles andere beruht auf mehr ober weniger wahrscheinlichen Bermuthungen. Die Schwierigfeiten, welche im Begriff ber Bewegung liegen, scheinen ibm zwar unbebeutenb 1); aber bie Berkettung ber Bewegungen führt ihn in bas Unendliche und er muß fic eingeftebn, daß feine Kaffungefraft bas Unenbliche nicht ju erreichen vermag; baber muß er befennen, bie Urfacen bis auf ihren erften Urfprung gurudzuführen vermoge nur Gott 2). Durch unfer Bestreben bie Dinge gu erflaren werben wir zwar auf ben Gebanten bes Unendlichen geführt; aber in ibm liegt nur ein Befenntnig unferer Unwiffenheit 5). Sobbes enthält fich zwar nicht angunehmen, daß die Welt unendlich fei, aber auch hierin fiebt er nur ein Beiden von ben Schranfen unferer Er-Weil bie unenbliche Kette ber Urfachen nur fenntniff. burd fletige Berbindung ihrer Glieber, b. b. ber beweg-

<sup>1)</sup> De corp. V, 11.

<sup>2)</sup> Ib. 7, 2; 26. 1; de hom. 1, 1.

<sup>3)</sup> Leviath. 12 p. 141; de cive 15, 14; obj. in Cart. med. p. 84.

Leere und sucht noch andere physische Bemeise gegen dasselbe aufzubringen 1). Aber seine eigene Ansicht von der physischen Jusammenseyung der Welt weiß er nur auf Hypothesen zu dauen, deren Unsicherheit ihm nicht entsecht 2). Sie hat mit den Grundsäsen, welche Bacon in die Natursorschung eingeführt hatte, das Bestreben gesmein das Kleinste im Raume und in der Zeit zu erforschen. Daher nimmt Hobbes kleinste Körper oder Atome, wenn auch nicht im strengen Sinn, und kleinste Bewegungen an, welche in dem bloßen Streben nach Bewegung gesucht werden. Auf seine Hypothesen genauer einzugehn wird nicht nöthig sein, da sie keinen bedeutenden Einstuß auf die spätern Untersuchungen gehabt haben.

Dagegen richtet sich die Untersuchung seiner Philosophie mit größerer Hoffnung und mit größerem Eiser der Frage nach den Bewegungen unseres sittlichen Lebens zu. hier scheint ihm ein leichteres Feld für unsere Erkenntniß sich zu eröffnen, weil wir diese Bewegungen in unserer Bewalt haben und alles, was Sache unserer Kunst, auch Sache unserer Erkenntniß ist. Doch darf auch dieses Gebiet den Gesetzen der Ratur nicht entzogen werden. Die Bewegungen unseres Innern sind nur Erfolge der Bewegungen, welche von außen in uns gesommen sind. Wir unterscheiden zwei Arten der Bewegungen unseres Innern, die unwillfürlichen Bewegungen, zu welchen die Einbildungsfraft nichts beiträgt, und die willfürlichen

<sup>1)</sup> Prohj. phys. 3; de corp. 26, 2 sqq.

<sup>2)</sup> Man findet sie de corp. 26, 5.

Befc. b. Philof. X.

Bewegungeng welche bei allen Thieren vom Begebren und Berabitbeuen ausgebn und mit ben Thatigfeiten ber Einbilbungefraft jufammenhängen. Jene werden einge-Randenermaßen: won außern Bewegungen erregt; aber auch biefe baben frinen andern Grund; benn bie Bewegungen unferer Einbildungsfraft, von welchen unfer Begebren und Becabicheuen abbangt, find nur Überbleibfel unserer Empfindungen und behaupten als folche ihre bewegende Rraft, obgleich wir fie nicht mahrnehmen 1). Bir unterscheiben auch finnliche Empfindung und Beful bes Angenehmen und bes Unangenehmen; ber Unterschied awischen beiden besteht aber nur barin, daß die finnliche Empfindung bas Beftreben nach außen bezeichnet, welches aus bem Wiberftanbe unseres Bergens gegen bie von aufen tommenbe Bewegung entspringt, warend bas Beful nur das Beftreben nach innen bezeichnet, welches bei jeber Bewegung | ftatifindet 2): / Der Unterschied zwischen bem angenehmen und bem unangenehmen Gindrud beruht barauf, bag jener bie Lebensbewegung forbert und ftarft, biefer fie binbert und ichroacht. Die Erinnerung bes Ungenehmen giebt aber in natürlicher Folge bas Begehren, bie Erinnerung bes Unangenehmen bas Berabicheuen nach fic, und Luft und Begehren', Unluft und Berabicheuen

<sup>1)</sup> Leviath. 6 p. 116.

<sup>2)</sup> De corp. 25, 12; de hom. 11, 1. Voluptas autem et molestia etsi sensiones non dicuntur, different tamen in hoc tantum, quod sensio sit objecti út externi propter reactionem sive resistentiam, quae fit ab organo, et proinde consistit in conatu organi extrorsum, voluptas autem consistit in passione, quae fit ab actione objecti et est conatus introrsum.

verhalten fich zueinander nur mie Beganwärtiges und Befünftiges; baber find bie Urfachen bes Empfindens auch bie Urfachen bes Begehrens und Berabicheuens 1). In ähnlicher Beife ergeben fich auch aus außern Urfachen bie Affecte und Leidenschaften unserer Seele, welche Sobbes nach bem Borgange bes Telefius, nur weitläuftiger als fein Borganger beschreibt und auf besondere Abschattungen unferes Begehrens und Berabicheuens zurudführt 2). hierbei wird nun bernaficitigt, bag von außern Urfachen aus eine lange Rette pon innern Bewegungen, von Begehrungen und Berabicheuungen, fich bilden fann, in melder jene entgegengesetten Bewegungen fich gegen einanber abmagen. So lange in einer folden noch feine Entfcidung eingetreten ift, nennen wir fie Uberlegung, bas Ende derfelben aber beißt Wille 3). Go lange nun die Uberlegung bas Enbe noch nicht erreicht bat, fagen wir, baß wir frei find ober bie Wahl haben ju entgegengefesten Entichluffen. Aber falfdlich nur wird die Freiheit dem Billen beigelegt; benn ber Bille bat nicht mehr die Babl, sondern ift entschieden und abhängig von dem letten Befoluffe bes Berftandes, welcher ale Befehl an ben Bil-Richt ber Bille fondern ber Mensch ift len ergebt 4). frei und eine völlige Ungereimtheit ift es, welche aller Erfahrung widerspricht, zu behaupten, bag wenn wir wollen, es in unserer Freiheit fanbe nicht zu wollen 5).

<sup>1)</sup> De hom. 11, 1.

<sup>2)</sup> De corp. 25, 13; de hom. 12; Leviath. 6.

<sup>3)</sup> De corp. 25, 13; de hom. 11, 2; Leviath. 7 p. 122; hum. nat. 12, 2.

<sup>4)</sup> Of lib. and nec. p. 481; 483.

<sup>5)</sup> Leviath. 21 p. 189; de hom. 11, 2.

fann Spontanes und Freiwilliges unterfceiben; unter je nem fann man folde Sandlungen verftebn, welche aus ben eigenen Bewegungen eines Dinges bervorgebn, unter biefem folde Sandlungen, welche erft nach vorberge benber Überlegung erfolgen 1); aber in beiden Fallen ift nicht bas Begehren ober ber Bille frei, fonbern nur bic Aber auch Diefe ift nicht frei von Roth-Banblung 2). wendigfeit, fondern nur von 3wang. Denn febe Bewegung ift ber nothwendige Erfolg aus ber Summe ber mitwirfenben Urfachen, welche in ben frühern, bie febige Bewegung bervorbringenben Bewegungen liegt. Recht werben wir bas Bufammentreffen aller Urfachen, welche zu einem Erfolge führen, ben Rathichluß Gottes nennen, und bag biefem Rathichluffe irgend etwas fic entziehen konnte, ift eine gottlose Behauptung 5). Natur ift bie Runft, burd welche Gott bie Welt regiert, und ben Gefegen berfelben, ber Berfettung ber Bemegungen, welche er in fie gelegt bat, wurden wir nur vergeblich wiberstreben 1). Die Nothwendigleit ber Erfolge widerspricht aber ber Freiheit ber Sandlungen nicht; benn Kreibeit nennen wir nur bie Abwesenheit bes 3manges. Sie findet ftatt, wenn fein außeres hinderniß, feine an-Bere Gegenwirfung vorhanden ift, welche eine Urfache ab-

<sup>1)</sup> Of lib. and nec. p. 471.

<sup>2)</sup> De hom. 11, 2; de corp. 25, 3.

<sup>3)</sup> Of lib. and nec. p. 472 sq. That which I say necessitateth and determinateth every action — — is the sum of all things which being now existent conduce and concur to the production of that action hereafter, whereof if any one thing were wanting, the effect could not be produced.

<sup>4)</sup> Leviath. p. 97; 31 p. 255.

bielte ihrer eigenen Ratur nach zu wirten. In diesem Sinne kommt Freiheit auch den unvernünftigen Dingen, ja der unbelehten Natur zu. Wir sagen in diesem Sinne vom Wasser, welches in einem Canal ohne Hindernisse abläuft, daß es frei ablaufe 1). Hobbes gesteht die Gesfärlichteit seiner Lehre für solche ein, welche von Leidenschaften sich bewegen lassen; nur der wissenschaftlich denstende Naun könne sie erfragen und daher wiss er sie der Menge vorenthalten 2); aber er gesteht nicht ein, daß durch die Gleichseung des handelns der Vernunft mit den Wirfungen der natürsichen. Dinge die sittliche Zusechnung ausgehoben werde. Er heruft sich vielmehr auf den Apostel Paulus um zu behaupten, daß Gott nun einmal Gesäße-der Ehren und der Unehreu gemacht habe 5).

Dennach geht nun seine Sittenlehre hurchaus von ben natürlichen Begehrungen und Antrieben ber menschlie den Seele aus. Ein sebes empfindende Wesen frebt von Natur nach der Erhaltung seiner feloft, weil sie die erste Bedingung alles Wohlseins ift; es ftrebt alsdann auch

1 11 11 1

<sup>1)</sup> lb. 14 p. 151; 21 p. 188. Liberty or freedom signifieth properly the absence of opposition (by opposition I mean external impediments of motion) and may be applied no less to irrational and inanimate creatures, than to rational.——— But when the impediment of motion is in the constitution of the thing itself, we use not the say, it wants the liberty, but the power to move. Of lib. and nec. p. 478 aq.; 483. The water is said to descend freely or to have liberty to descend by the channel of the river, because there is no impediment that way, but not across, because the banks are impediments. De cive 9, 9.

<sup>2)</sup> Of lib. and nec. p. 477.

<sup>3)</sup> Ib. p. 473 sq.

nach Genuß bes Angenehmen und Entfernung bes Unangenehmen und Sicherung fur bie Bufunft wird babei in naturlider Beife in unfere Überlegungen eingerechnet 1). Was begehrt wirb, nennen wir gut, was verabscheut wirb? bofe. Aber alles bies richtet fich nach Beit unb Umffanben; alles wird gefcatt nach bem Rugen, welchen Co find Reichthum, Freundschaft, Biffenes gewährt. fchaft unb Runft, fo iftifogar bie Beisheit nur besmegen gut, weil burch fie Rugen gewonnen wirb 2). Ein bodites Gut, die Gludfetigfeit, welche bas Enbe alles Guten mare, fann in biefem leben nicht erreicht werben. Benn es erreicht mare, murbe nichts weiter begehrt werben; es wurde baburch Empfindung und Leben aufgeboben fein. Daber tonnen wir nur nach einem Fortidritt im Gewinn ber Lebensguter ftreben. Done einiges Ungemach konnen bie menfchlichen Dinge nicht bleiben. Das leben ift eine ftetige Bewegung, welche im Cirtel geht, ba fie nicht in graber Linie in bas Unenbfiche fortfcreiten fann 5). les unser Streben ift baber auf Genuß gerichtet, aber nicht auf Genug ber Gegenwart, weil nur in ber unge-

<sup>1)</sup> De hom. 11, 5 sq. Bonorum sutem primum est sua cuique conservatio. Natura enimicomparatum est, ut cupiant omnes sibi bene esse. Cujus ut capaces esse possint, necesse est cupiant vitam, sanitatem et utriusque, quantum fieri potest, securitatem futuri temporis.

<sup>2)</sup> lb. 11. 4. Bonum relative dicitur ad personam, ad locum et ad tempus. Ib. 6 sqq.

<sup>3)</sup> lb. 11, 15. Vita motus est perpetuus, qui, cum recta progredi non potest, convertitur in motum circularem. De cive 6, 13. Res humanae sine aliquo incommodo esse non possunt,

bemmten Bewegung bes Lebens Genug liegt und bas Begehren immer , nur; auf etwas Bufunftiges gebn fann. Bon ber unvernünftigen Begierbe, melde bas gegenwartige Gut, obgleich mit ihm unvorhergesehnes übel zusammenhängt, ben funftigen Gutern vorzieht, sollen wir uns frei machen und es wird uns beswegen auch Mäßigfeit empfolen 1). Aber nur auf die Erhaltung bes Lebens unter ben geringften Demmungen, mit ber menige ften Gefar für bie Butunft tann hobbes bas Abfebn unferer Bernunft richten. Sein Senfuglismus fennt auch feinen andern Genug ale ben finnlichen, ohne jeboch bie grobfinnlichen Gemuffe, Die Lufte bes Fleisches, bachaubalten, weil fie Efel und Sattigung mit fich führen und einige von ihnen in übelem Geruch fiehn; Die innern Bewegungen bes forperlichen Geiftes fcheinen ihm bei weis tem ben Borzug zu verbienen 2). 12 4 1 2 1

Hierzu kommt, daß sein Nominalismus ihm in folges richtiger Weise zu einer selbstüchtigen Moral treibt. Tede gesellige Gemeinschaft wird aus Selbstlieben, nicht aus Liebe zu unsern Gesellen gesucht und Hobbes widerstreitet daher auch der Lehre des Aristoteles, daß der Mensch von Natur ein politisches Thier sei 3). Aber dabei verstennt er doch nicht den allgemeinen Zusammenhang, in welchen die Bewegungen des Individuums mit den Bewegungen in der Außenwelt stehen. Daher bei der Versteichung der Güter, welche er anstellt, hat ihm nicht

<sup>1)</sup> De cive 3, 32.

<sup>2)</sup> Ib. 6, 13.

De cive 1, 2. Omnis igitur societas vel commodi causa vel gloriae, hoc est sui, non sociorum astore contrahitur.

allein bas langer bauernbe vor bem fürzern, sonbern auch bas weiter verbreitete ben Borzug vor bem nur auf wenigere Inbividuen befchränften 1). hieraus ergeben fic Milberungen feiner eigennütigen Sittenlehre. Er ermahnt uns jur Dantbarfeit, jur Berfohnlichfeit; unfern Freund follen wir lieben wie uns felbst; bas allgemeine Ratur gefet icharft uns bie Regel ein, welche jebem bei rubigem Gemutbe einleuchten werbe, bag wir feinem anbern thun follten, was wir nicht felbft von andern bulben möchten 2). Bei ben Gefeten, welche uns bie natürliche Bernunft gibbt, balt er bie folgerichtigfeit boch, welche wir im Leben wie in ben Biffenfchaften beobachten follen; fie weift une bagu an nuchtern ju überlegen und nachtern ju leben 5), und alle Bewegungen nach bemfelben Gefete zu beurtheilen, mogen fie in une ober außer une fich bege-Es ift baber wohl nicht gegen die Folgerichtigfeit feiner phyfifchen Grundfage, wenn er trog feiner felbfifüchtigen Sittenlehre noch allgemeinere Raturgesetze für unfer Sandeln anerkennt, welche une mit anbern gu fitt licher Gemeinschaft verbinden. Er faßt fie unter bas all-'gemeine Gefet ber Menschenliebe (caritas) jufammen +). Schwieriger wurde es in ber That halten aus feinen phyfichen Grundfagen über bie allgemeine Berfettung aller Bewegungen bie Boraussegung ju rechtfertigen . von welcher feine felbfifüchtige Sittenlebre ausgeht, bag nemlich ein selbständiges System ber Bewegungen in jebem

<sup>1)</sup> De hom. 11, 14.

<sup>2)</sup> De cive 3, 8; 10; 26; 4, 12.

<sup>3)</sup> lb. 3, 25.

<sup>4)</sup> De hom. 13, 9.

einzelnen lebendigen Befen fich finde, welches nach ber Erhaltung feiner felbft und feiner ungehemmten Bewegungen ftreben muffe.

Sobbes ift nicht ohne ein Bewnftfein ber Schwierige feiten, welche fich aus biefer Borausfegung fur bas Spftem feiner Sittenlehre ergeben und nur durch eine Reibe anberer Bordusfegungen gelangt er baju feinen allgemeinen Borfdriften für bas fittliche Leben einigen Salt zu geben. hierzu genugt noch nicht, bag ben einzelnen lebendigen Befen, ja faft allen Rorpern bie Eigenschaft beigelegt wird in ber Beife, in welther fle öftete bewegt worben find, eine Gewohnheit ber Bewegung anzunehmen. Denn es laffen fich baraus wohl einigermaßen bie Sprace und bie Folgerungen ber Bernunft ableiten, fo wie die eigenthumlichen Sitten, welche im einzelnen Menfchen fic ausbilden 1). Es folgt aber barans noch nicht, bug biefe Sitten für gute bber bofe, für Tugenb ober Lafter nach allgemeiner Schatzung gehalten werben. Denn ein feber, meint Sobbes, murbe boch nur nach feinem Bortheil und nach feinen Sitten bas Gute und bas Bofe beurtheilen. Bon bem Standpuntte bes einzelnen Denfchen aus erwartet er baber feine Feftftellung bes Sprachgebrauchs über Gutes und Bofes und weiß beswegen feinen andern Weg bierzu anzugeben ale bie Bereinigung ber Menschen zu einem Staate, in welchem bestimmte Regeln über Gutes und Bofes fefigefest murben. Seine Moral wird hierdurch von der Politif abhängig 2). 3mar

<sup>1)</sup> Hum. net. 5, 14; de hom. 13, 1.sqq.

<sup>2)</sup> De cive praef.; de hom. 10, 5; 13, 8 sq. Quonism autem non eadem omnibus bona et mala sunt, contingit eosdem

behauptet er, daß von Ratur, b. b. burch bie uns beis wohnende Bernunft, gewiffe allgemeine Gesetze in uns licgen, nach welcher wir Recht und Unrecht, Gutes und Bofes, beurtheilen tonnen; aber ein jeber tonn fich auch nach feinen eigenthumlichen Gitten ihnen entziehn und es wurde nicht einmal, ber Bernunft gemäß fein ihnen zu folgen, menn mir nicht ermagten durften, bag auch von ber andern Seite bie ührigen fie gegen uns beobachteten. Diefe Erwartung rechtfertigt aber erft ber Staat, welcher biefe Gefege gemährleiftet; ohne ihn würden fie wohl por unferm innern Richter, bem Gewiffen, aber nicht vor bem außern Richterftul uns verpflichten 1), b. b. wir murben une felbft perfonlich nach ihnen beurtheilen, aber ein allgemeines Urtheil, wurde baraus, sich nicht ergeben. Daber will en auch bie Befege ber Ratur nicht im eigentlichen Sinn Gefete genannt miffen, guger fofern fie von ber Offenbarung ober vom Staate ausgesprochen worben find Du Gegen bie Annahme bes Grotius, bag burch bie Aberginftimmung aller Bolfer ober ber weifeften Bolfer ein natürliches Recht feftgeftellt werben tonnte, wendet er ein, daß Übereinstimmung unter allen Boltern

Figure 1 to 18 of the Figure

mores ab his laudari, ab illis culpari. Quod tamen de homisibus catenas intelligendum est, quateque homises tantum, non etiam quatenus cives; nam corum, qui extra civitatem sunt, alter alterius sententiam sequi non obligatur, in civitate vero pactis obligantur. Ex quo intelligitur stientiam moralem bullam habetel possis etis, qui homises russiderant per se et quasi extra societatem civilem, propter defectum mensurae certae, qua virtus es vitual aestimari et definiti possiat.

ste 1) De cive 8, 27, 11 , 64 mec. of pleasy orio we

<sup>&</sup>quot; 2) De vive 3, 33; dechom. 43, 9: 10 mm of the ...

sich nicht nachweisen ließe und duß sedes Boll sich für das weiseste halten würde. Mit den Dingenstwolche Borthest und Nuchtheil betreffen, ist es anders ats mit den Lehren der Mathematis. In vieler läßt sich nost ein gleichmäßiger Sprachgebrauch und ein gleichmäßiges Weithen theil erreichen; in Dingen aber, über welche die Melischen streiten, zeigt der Streit das Gegentheilz benn auch ders welcher gegen die übrigen streitst, gehött zu den Weitsschaften speich gegen die übrigen streitst, gehött zu den Weitsschaften speich

Doch fpielt ibm auch bierbei die 3weibentigfeit, tit welcher er bas Bort Bernunft gebraucht, einen Bireit, indem fie ihn annehmen läßt, bağ es ein nutürlichen Becht gebe, ju welchem une bie Bernunft verbinbe, neinlich bas Recht' welches uns antreibe im Staate Frieden ju fuchen 2). Wohl an feinem Putifte feiner Lebte itritt biefe Zweibeutigfeit offener an ben Tag. Die Beenunft foll nur auf ber Übereinftimmung ber Sprache beruhut über Recht und Unrecht aber giebt és feine Überginftims mung ber Sprace; es murbe alfo folgen, bag ed über Recht und Unrecht auch feine Entscheidung bet Bernunft gebe. Diefer Folgerung entzieht fich Sobbes, inbem er noch eine andere Rolgerichtigfeit ber Bernunft, amnimmt ale bie, welche auf bem folgerichtigen Gebrauch ber Sprache beruht. Er glaubt, ein feber, welcher feiner Bernunft getreu bleibe, muffe Frieden mit ben übrigen Menschen

<sup>1)</sup> De corp. pol. 1, 2, 1.

<sup>2)</sup> L. l. There can therefore be no other law of natural than reason, nor no other precepts of natural law, than those which declare unto us the ways of peace, where the same may be obtained, and of defence, where it may not.

ohne ischut für unvermeidlichen Krieg, suchen. Wer dies nicht ihnt, widenspricht sich. Die Vernunft gebietet Frieden, und sedes Unrecht, welches den Frieden ftört, ift ein Widerspruch gegen sich selbst. Dierauf beruht seinengange Lehre von Spaat.

Abotich wie Mariana leitet er sie durch eine Unterluchung über ben Raturunstand ein. Bon Ratur bat ein jeden bas Recht und bas Streben fich ju erhalten, bie Guter bes Lebens ju genießen, baber auch auf aller Dittal, welche hierzu bienen tonnen, Bon biefem Streben wird ein ieber bebericht mit berfelben Stärfe ber Rothwendigseit; mit welcher ber Stein au Boben fällt. iffifige: Summe des Raturrechts und ber Freiheit, welche ein geber bat, feine natürlichen Krafte nach gichtiger Bernanft me gebrauchen um fein Leben und feine Glieber, fo viel en fann 2 zu vertheibigen 2). Was aus biefem Raturrecte in richtiger Folgerung obgefeitet merben fann, ift emiges ;! unveränderliches und unperfugerliches Recht, fo : wie alle Gefete ber Natur unveränderlich und emig find 5). Bir baben bierburch bas Recht auf alles, auf Die aubrigen Monschen, eben fo febr als auf bir andern Erneugniffe ber Ratur Dais Dag bie Menfchen von Natur

<sup>1) 1</sup>b. 1, 14, de cive V, 13. Quictinque sgitur manendum in so statu consucrit; in quo emnia licenat emnibus, contradicit sibienet ipsi. 1b. 3, 3. Est itaque injuria absurditas quaedam in conversatione, sicut absurditas injuria quaedam est in disputatione. Leviath. 14 p. 152.

<sup>2)</sup> De cive 1, 7; Leviath. 14 p. 152; de corp. pol. I, 1, 6; 10.

<sup>3)</sup> De cive 3, 29. Leges naturae immutabiles et aeternae sunt

<sup>4)</sup> Leviath. 14 p. 152. Aus Menschen haben Recht auf alles, even to one another's body.

zu einander in einem andern Berbaltniffe fichn follten, als ju andern Dingen, fant bem hobbes nicht eint Bal aber alle Menfchen gleiches Recht auf alles baben, lift Diefes Raturrecht einer völligen Rechtslofigfeit gleich gu fcagen 1). Rein ausschließliches Recht auf eine Sache findet Blerbei fatt; bas Eigenthum ift erft eine Bolge bes Strate 2). Daber ift auch ber Streit um Befig und Gebrauch ber Guter im Raturguftande unausbleiblich. Sobbes will zwar nicht zugeben, bag feine Schilberung ber Menfchen im Raturguftanbe vorausfege, fie maren von Ratur bofe; er gefiebt fogar gu, bag fie ein naturliches Beftreben batten mit einanver in gefelligen Berkebr ju treteff; aber bied genugt boch feinesweges um gegen ben natürlichen Streit über ben Befit ber Gilter und obne fünftliche Bereinigung ficher gut fiellen 5). Jeber muß feinem Raturtriebe folgend fur fich und feine Sichetheit forgen; feiner fann einem andern trauen wegen bes eigennütigen Beftrebens, welches alle beberfct. fie nun bescheiben ober gewaltsamer Reigung fein, feiner fann es vermeiben ben andern zu verlegen, wenn er fich . ficher ftellen will gegen die Berlegungen, welche ibm vonandern broben 1). Das natürliche Recht an alles tann

Digitized by Google

<sup>1)</sup> De cive 1, 10. Natura dedit unicuique jus in omnis. Ib. 11. Effectus ejus juris idem pene est, ac si nullum omnino jus exatitarit.

<sup>2)</sup> Ib. 6, 15.

<sup>3)</sup> Levinth. p. 97; 14 p. 169; de cive 1, 2 mit bet Unm.; 5, 1.

<sup>4)</sup> De cive praef. Affectus animi, qui a natura animali proficiscuntur, mali non sunt ipsi, sed actiones inde provenientes malae aliquando sunt. Ib. 1, 4. Voluntas laedendi omnibus

feiner: den Abrigen Jugestehn; daber hat jeder Berlestuns inen seines natürlichen Rochts vor allen übrigen zu fürchiten und deutlich wigt die Erfahrung, wie biefe Furcht unter allen Menfchen; bericht und wie baber jeder gegen alle fich ficher zu fellen fucht 1). Die Grunde ber Furcht perfart bobbes burch die Betrachtung ber Gleichheit . aller Menfchen. Wenn auch ber eine farter, ber andere fcmacher ift, fo mobnt boch allen Menfchen bie gleiche Starfe bei feinem Nachften bas außerfte Ubel, ben Tod, bergiten ju fonnen 3), Der Naturzuftand ift daber ein Rrieg Aller gegen Alle 5), Er wurde aber bas erfte Raturgefes, welches auf Erhaltung feiner felbft gebt, obne Erfolg laffen; bamit mir ibm Erfolg fichern, muß aus jenem Raturgefete ein zweites gezogen merben, welches une gebietet Frieden ju fuchen, fo weit wir ibn erreichen fonnen, fo weit aber nicht, une bie Mittel gur Abwehr im Rriege ju verschaffen 1). Beibes wird baburch erreicht,

9 19 19 But 14 3 d

quidem inest in statu naturae, sed non ab eadem causa neque aeque culpanda.

<sup>1 1)</sup> Ib. pracf.

<sup>2)</sup> lb. 1, 3; 3, 13; de corp. pol. I, 1, 2; Levieth. 13 p. 149. Aus der Gleichheit der Menschen folgt auch, daß Aristoteles mit Un= recht behauptet, einige Menschen maren von Ratur zu Stlaven be= stimmt.

<sup>3)</sup> De corp. pol. I, 1, 12; Leviath. 13 p. 149; de cive praef.;
1, 12. Ad naturalem hominum proclivitatem ad se mutuo lacessendum — si addas jam jus omnium in omnia, quo alter jure invadit, alter jure resistit atque ex quo oriuntur omnium adversus omnes perpetuae suspiciones, — negari non potest, quin status hominum naturalis, antequam in accietatem coiretur, bellum fuerit, neque hoc simpliciter, sed bellum omnium in omnes.

<sup>4)</sup> Leviath. 14 p. 152; de cive 1, 1; 15.

daß eine Gesellschaft der Menschen zusammentritt, in web der die Mitglieder sich gegenseitig Frieden und Hulfe gegen ihre Frieden persprechen. Ein gemeinsamer, Wille den Frieden zu erhalten und gegen auswärtige, Feinde zu vertheidigen muß in ihn berschen. Wie nennen eine solche: Gesellschaft: den Staat 1). Nicht in Wohlmollen, sondern in Kurcht hat er seinen Grund.

Mertwurdig ift es, mie in unferm Philosophen eine unbeschränfte Bevehrung ber Ratur mit einer fast eben fo unbefdranften Berchrung ber Runft fich begegnet. Dem Raturgesen unterwirft; er alles; aber in ber menschlichen Gefellichaft, bat bie Natur boch nicht fo viel Gewalt ibr eigenes Werf vor ber Berftorung ju fichern. Die Natur treibt bie Menfchen jum Kriege unter einander an ; an eine friedliche Bereinigung berfelben burch einen Trieb ber Ratur ift nicht ju benfen. Sobbes leugnet die 3mede in ber Natur in ber Erzeugung bes Menfchen nicht; wer glauben follte, ber Menich murbe ohne Sulfe bes Geiftes hervorgebracht, ber mußte felbst ohne Geist Die Ratur betrachten 2); aber für die Erhaltung bes Menschengeschlechts hat die Natur boch keinen Trieb erweckt. hierin haben fogar bie unvernünftigen Thiere einen Borgug vor bem Menfchen; fie werben burch eine natürliche harmonie verbunden; ber Meusch bagegen bat bie Runft jum Er-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> De cive 5; 9. Civitas — est persona una, cujus voluntas ex pactis plurium hominum pro voluntate habenda est ipsorum omnium, ut singulorum viribus et facultatibus uti possit ad pacem et defensionem communem.

<sup>2)</sup> De hom. 1 p. 8.

sas erbalten 1). Als ein großes Product biefer Runft fdilbert une nun Sobbes ben Staat, ale ben Leviathan, einen fterblichen Gott, welchem wir unter ber berricaft bes unfterblichen Gottes unfern Frieden und unfere Bertheibigung verbanten 2). Rur unter feinem Soute werben wir aller Guter ber Bernunft theilhaftig. turzuftande Berichen Leidenschaft, Krieg, Surcht, Armuth, Somus, Bereinfamung, Barbarei, Unwiffenbeit, Bildbeit; im Staate berichen Bernunft, Friede, Sicherheit, Reichthum, Somud, Befelligfeit, Bierbe, Biffenfchaft, Behlmollen 5). Alles dies wird baburd bervorgebracht, bag wir aus ber Menge ber Menichen einen fünftlichen Rorper bilben; benn ale folder ift ber Staat angufebn 1). Bir bemerten, bag Sobbes, indem er ben Untersuchungen über die menschliche Runft fich zuwendet, boch nicht vergift bie Erzeugniffe berfelben in basfelbe Licht zu ftellen, in welchem er die Erzeugniffe ber Ratur erblidte.

Wenn hobbes uns beweisen will, daß der Mensch von Natur keine gesellige Gemeinschaft habe, wie andere Thierarten, so führt er eine Reihe von Gründen an, welche meistens von geringem Belang sind. Das Wichtigste möchte sein, daß der Mensch den bewassneten und viel bedürstigen Thieren angehört, welche nicht so leicht in gesellige Gemeinschaft sich fügen und daß die Sprache,

<sup>1)</sup> Leviath. 17 p. 171. The agreement of these creatures is natural, that of men is by covenant only.

<sup>2)</sup> L. l. This is the generation of that great Leviathan or rather, to speak more reverently, of that mortal God, to which we owe, under the immortal God, our peace and defence.

<sup>3)</sup> De cive 10, 1.

<sup>4)</sup> De corp. 1, 9; de corp. pol. I, 6, 8,

welche ihn vor allen andern Thieren auszeichnet, ihn noch unverträglicher, zur Bergleichung seiner selbst mit Andern, zu ehrgeizigem Wetteiser, zu Streit und Betrug geneigt macht. Aber in der Sprache, der Quelle vieler libel, ist auch das heilmittel bereitet. Durch sie ist der Mensch befähigt Bernunft zu haben, sich mit andern zusammenzuscharen, einen Körper des Gemeinwesens, einen Staat, einzugehen, welcher im eigentlichen Sinne des Wortes dei andern Thierarten nicht angetrossen wird. Durch seine Sprache wird er nicht besser, aber mächtiger durch Bereinigung der Kräfte Vieler zu einem Iwede 1). Sinen Bertrag können weder Thiere unter sich noch mit den Menschen eingehn; er wird durch die Sprache vers mittelt und auf ihm beruht der Staat 2).

So wie nun die Sprace eine Sache ber Willfür ift, so auch der Staatsvertrag. Hobbes benkt sich, daß zur Entstehung des Staats eine hinreichende Anzahl von Menschen in dem Willen übereinkommt sich gegenseitig Frieden und nach außen Schutz zu gewähren 3). Ihren Willen zur Übereinkunft muß sie aussprechen oder durch sicher Zeichen zu erkennen geben; wenn er ausgesprochen ist, hört ihre Freiheit auf und es beginnt ihre Verpslichtung dem ausgesprochenen Willen getreu zu bleis

<sup>1)</sup> Leviath. 17 p. 170 aq.; de hom. 10, 3. Quod imperare et imperata intelligere possumus, beneficium sermonis est et quidem maximum. — Oratione homo non melior fit, sed potentior. De cive 5, 5. Bei den unvernünstigen Thieren sindet nur consensio, aber nicht una voluntas statt, welche jum Staate nöthig ist. Lingua tuba quaedam belli est et seditionis.

<sup>2)</sup> De cive 2, 12.

<sup>3)</sup> Ib. 5, 3.

Gefch. d. Philos. X.

ben ; benn ber Bille ift ber Abidlug ber überlegung, welche bie Freiheit beendigt 1). Gleichsam als wenn ber Bille ben Bertrag ju erfüllen nicht eine neue überlegung erforberte, ale wenn nicht fpatere Beweggrunde ben Billen anbern fonnten und burften. hobbes fellt an bie Spige ber übrigen Raturgefete, welche an bie Rothigung jum Staatevertrage fic anschließen, bas Befes, bag Bertrage gehalten werben mußten 2); er fügt eine Reibe anderer abgeleiteter Raturgefete bingu, welche uns im Allgemeinen begreiflich machen follen, daß wir ben Frie ben und ben Bortheil ber burgerlichen Gefellichaft, ber wir uns angeschloffen haben, wie unfern eigenen Frieden und Bortheil betrachten follen; er grundet fie wefentlich auf ben icon ermabnten San, bag wir einen Biberfpruch, eine Ungereimtheit begeben wurden, wenn wir Bertrage folöffen und nicht getreu bas Bertrauen bewahrten 5). Die Rothigung jum Staatsvertrage bleibt immer bieselbe; sie liegt in bem Naturgesete, welches uns gebietet Frieden und Sicherheit zu fuchen, fobald wir einmal das Elend bes Naturzustandes erfannt haben 4). ift unftreitig ein Freund ber Folgerichtigfeit; aber man wird bezweifeln burfen , ob feine Grundfage über bie gus

<sup>1)</sup> Ib. 2, 7; 10. Promissa — — signa sunt voluntatis, hoc est ultimi actus deliberandi, quo libertas non praestandi tollitur, et per consequens sunt obligatoria. Ubi enim libertas desinit, incipit obligatie.

<sup>2)</sup> Ib. 3, 1. Pactis standum esse.

<sup>3)</sup> Ib. 3, 2 sq.

<sup>4)</sup> Ib pracf. Homines omnes ex co statu misero et odioso necessitate naturae suae, simul atque miseriam iliam intellexerint, exire velle.

fällige Zusammensetzung ber menschlichen Ratur, über die relative Einerleiheit ber Person und über die allgemeine Berkettung der Bewegungen, welche doch gewiß in die willfürliche und fünstliche Zusammensetzung des Staats fremdartige Beweggründe einführen wird, ihm gestatten möchten eine ungestörte Folgerichtigkeit in den Begehrungen des Staatsbürgers zu sordern. Offenbar setzt er in diesen Lehren einen tiesern Zusammenhang der vernümstigen Begehrungen voraus, als sein Begriff der durch Willfür der Sprache begründeten und durch Willfür des Staatsvertrags gesicherten Bernunst zu tragen vermag.

Hobbes gesteht nun zwar ein, daß der Staatsvertrag aus Furcht geschlossen werde, sindet aber hierin feinen Mangel, welcher seine Gültigkeit gefährden könnte; Versträge aus Furcht verpsichten, wenn sie nur Erlaubtes versprechen; von solchen Berträgen wurde nur ein bürgerliches Geset, welches gewisse Verträge für ungültig erklärt, entbinden können 1). Die Übereinkunst des Staatsvertrages verspricht eine Leistung für die Zukunst; die Sicherung des Versprechens gewährt das Gemeinwesen, dessen Wille mächtiger ist als der Wille einer seden einzelnen Person und vor dem daher seder Einzelne sich fürckten muß 2). Damit diese Macht des allgemeinen Willens durch nichts gehemmt werde, müssen aber auch alle, welche den Staatsvertrag schließen, dem Gesammtwillen sich unsterwersen, über eine Form übereinkommen, in welcher der

<sup>1)</sup> lb 2, 16; de corp. pol. I, 2, 13.

<sup>2)</sup> Contractus und pactum (covenant) werden unterschieben; bet Staatsvertrag ift von der testern Art. De cive 2, 9; Leviath. 14 p. 163.

allgemeine Bille fich zu ertennen giebt, alfo eine Obrigteit bestellen, fei es in einer Berfammlung ober in einer gingelnen Person, und biefer Obrigfeit fich unterwerfen. Erft bierburch fommt bie mabre Ginigung bes Gemeinwefens zu Stanbe 1). Sie foließt ben Begenfag zwischen bem Unterthanen und ber bochften Bewalt in fic. allein von bem Schute ber Oprigfeit ber Friede und ber rubige Befig bes Eigenthums abhangt, unterwirft fic ber, melder ben Staatsvertrag eingebt, bem Billen ber Gesammtheit und ber Obrigfeit gang und erhalt alle seine naturlichen Rechte nur wieber jurud, fo fern fie burch ben Staat ihre Beftätigung erhalten 2). Die bochfte Bemalt ber Obrigfeit, weil ibr alles Recht zu grunden zutommt und alle Rrafte ber Gingelnen übertragen werben, muß im vollfommenen Staate fo groß fein, wie nur immer von Menfchen fie übertragen werden fann; fie muß absolut sein 3). Sie ift die Seele des Staats, teinen

Digitized by Google

<sup>1: 1)</sup> De cive 5, 4 sqq.; 6, 3. Die drei pacta, unionis, constitutionis und subjectionis, werden noch nicht ganz genau unterschiesden, indem Hobbes die unio erst durch die subjectio oder submissiosich vollziehn läßt.

<sup>2)</sup> De civé dedic.; 3, 16 sqq.; 5, 6 sqq.; 6, 15; de hom. 13, 9. Leges naturales constituta civitate legum civilium fiunt pars.

<sup>3)</sup> Leviath. 17 p. 171; de cive 5, 11. In omni civitate homo ille vel concilium illud, cujus voluntati singuli voluntatem suam — subjecterunt, summam potestatem — habere dicitur. Quae potestas — — in eo consistit, quod unus quisque civium omnem suam vim et potestatem in illum hominem vel concilium transtulit. Ib. 6, 13. In omni civitate perfecta — — esse summum in aliquo imperium, quo majus ab hominibus jure conferri non potest.

anbern Befegen unterworfen als ben emigen Befegen Den Staatsburgern bleiben feine andere Rechte porbehalten ale bie natarlichen Rechte fich und ibr Leben und alles, was theurer ift ale bas leben, ju vertheibigen 1). Dem Staate und ber Obrigfeit fommen alle Bestimmungen über Recht und Unrecht ju; wir find ihnen jum Beborfam verpflichtet, noch ebe wir wiffen, mas wir für Befehle erhalten werden 2). Der unbeschränts ten Gewalt ber Obrigfeit fich zu unterwerfen konnte vielleicht hart icheinen, aber bie Unterordnung unter fie wurbe boch bem Rriege Aller gegen Alle vorzugiehn fein und eine bochfte Bewalt mußte im Staate vorhanden fein; wollte man eine beschräntenbe Gewalt über fie fegen, fo wurde biese bie bochfte sein 5). Wenn ber Staat gegrunbet ift, zweifelt Sobbes auch nicht baran, bag wir nach natürlichem Gefete bas Recht haben feben ju zwingen fich bem Staate anzuschließen und ber Obrigfeit unbedingt fich au unterwerfen, wenn er nicht freiwillig fich biergu verftebt. Der Naturzuftand verleiht bas Recht bes 3manges an feben, welcher bie Dacht bagu bat. Daher barf auch gegen die Ginfegung ber bochften Gewalt niemand fich widersegen, welcher ihr nicht widerfteben fann 4).

<sup>1)</sup> De ciye 2, 18; 6, 13; 18, 1.

<sup>2)</sup> Ib. 5, 8; 6, 16; 14, 10. Ubi obligamur ad obedientiam, antequam sciamus, quid imperabimur, ibi in omnibus obedire obligamur. Ib. 17, 10.

<sup>3)</sup> Ib. 6, 18 sq. Si enim potestas ejus limitaretur, necesse est, ut id fiat a majori potestate. Ib 10, 1.

<sup>4)</sup> lb. 1, 14. In statu hominum naturali potentiam certam et irresistibilem jus conferre regendi imperandique in eos, qui resistere uon possunt. Leviath. 18 p. 172.

Bei den Untersuchungen über bas Berbaltnig zwischen Obrigfeit und Unterthan behalt Gobbes ben Unterschied im Auge zwifden bem, was über basfelbe naturrechtlich und allgemein feststeht, und was willfürlich und veranberlich in ihm ift. Rothwendig vertritt die Obrigkeit ben allgemeinen Willen bes Gemeinwesens. Sie berubt auf feinem befondern, fondern nur auf bem allgemeinen Bertrage, aus welchem ber Staat hervorgeht. Daber fann fie gegen feinen befondern Bertrag fehlen und burch feinen Bertrag und burch fein besonderes Gefet gebunben Ibre Richtschnur ift nur bas Raturgefet und bas öffentliche Wohl 1). Bon ibr gebt febes Gefet und febes Recht aus; bie Gewohnheit und bie Weisheit ber Rechtsverftandigen fann fein Recht bilben, wenn nicht bas Ansebn ber oberften Gewalt fillichweigend ober ausbrud. lich bingutritt 2). Richt burch Bertrage, fonbern burch Strafen forgt bie Obrigfeit für bie Sicherheit; Befetgebung, bas Schwerbt ber Gerechtigfeit, bas Recht über Rrieg und Frieden, über alles Eigenthum ber Unterthanen, fogar über ihre Meinungen, fofern fie bem öffentlichen Frieden gefärlich werden fonnten, fommt ber Obrigfeit ju 5), ohne daß fie verantwortlich ware 4). Strafen barf fie über alle ihre Unterthanen verbangen ohne Befdrantung, nicht aus Rache für bas Bergangene,

<sup>1)</sup> De cive 6, 16; 7, 14; 12, 4; Leviath. 18 p. 172.

<sup>2)</sup> A dialogue betw. a philos and a stud. of comm. laws p. 590. It is not wisdom, but authority, that makes a law. De cive 14, 15.

<sup>3)</sup> De cive 6, 5 sqq.

<sup>4)</sup> Ib. 8, 12.

sondern zur Sicherung für die Jukunft, zur Befferung ober zur Abschreckung 1). Die besondern Berträge der Burger nimmt sie unter ihre Gewähr und bestätigt auch das Naturgeset, welches uns anweist bei Streitigkeiten über das Necht unter den unparteisschen Schiedsrichter uns zu stellen 2). Wir sehen, hobbes ist gegen die Theisung der Gewalten im Staate; sie steht mit dem Begriffe der höchsten Gewalt in Widerspruch und widerspricht also dem Naturrechte, welches die höchste Gewalt im Staate fordert 5).

Alles aber, was Sobbes in ber angegebenen Beife aus bem Begriffe bes Gemeinwesens als Raturrecht ableitet, trifft boch nur eine Bebanteneinheit. Die böchfte Gewalt beruht ibm, nicht anders als ben fatholischen Politifern, bei ber Menge bes Bolfes; fie bleibt fortmärend bei biefer, fo bag hobbes nicht im geringften baran zweifelt, bag alle Burger bie Obrigfeit zu jeder Beit aufbeben ober andere übertragen fonnten. Rur butet er fich por bem Irrthum berer, welche unter bem Bolfe nur bie Unterthanen mit Ausschluß ber Obrigfeit verfteben. nigfeit bes Billens im Bolfe wurde nicht ftattfinden, wenn die Menge bes Bolfes eine Anderung ber Obrigfeit wollte, bie Obrigfeit aber nicht 1). hierin zeigt fich am beutlichften, bag bie Ginheit bes Bolfes nur ein Bebantending ift, beffen Bille niemals eine Birfung haben murbe, wenn nicht eine willfürliche Übereinfunft über bie bochfte Dbrigfeit bingutrate. Wie Grotius nimmt Bob-

<sup>1)</sup> Ib. 3, 11.

<sup>2)</sup> Ib. 2, 11; 3, 20.

<sup>3)</sup> lb. 7, 4.

<sup>4)</sup> Ib. 6, 20.

bes an, bag in Staaten, welche burch Übereinfunft entfieben, fie burch ben Willen ber Mehrheit zu einem rechtlichen Beftanbe fomme. Sollte auch jemand ben Willen ber Mehrheit in ber Ginsegung ber bochften Gewalt nicht theilen, fo murbe boch bie Dehrheit fich nicht abhalten laffen ibn burchzuführen und ber bagegen ftimmende Theil wurde alsbann nach bem Rechte ber Ratur als Feinb bebandelt und jur Unterwerfung gezwungen werden 1). Aber eine andere Sache ift es nun, nachdem ber Staat burd Einsetzung ber Obrigfeit fich eine Berfaffung gegeben bat; burch eine folche Berfaffung wird bas Recht ber Mehrheit aufgehoben und es hat alsbann nur noch die Obrigfeit bas Recht über ben Billen bes Gemeinwesens ju entscheiben, moge bie bochfte Gewalt in ber Sand eis nes Mannes ober einer Berfammlung ber Burger fein 2). Die natürliche Gleichbeit ber Menschen bort auf, sobald bie politische Ungleichheit beginnt. Die bochfte Gewalt im Staate ift nur baburch, bag bie Unterthanen ber Obrigfeit fich vollfommen unterwerfen. Daber pflangt fic auch die Obrigfeit durch ihre eigenen Anordnungen fort; burch bie Unterwerfung ber Unterthanen hat fie auch bas Recht erhalten ihre Nachfolger ju bestellen ohne gefeslide Beidranfung. Selbft ungerechten Befehlen ber Dbrigfeit zu geborden find wir nun vervflichtet mit ein-

<sup>1)</sup> Ib. 6, 2. Quod si quis nolit consentire, caeteri sine eo civitatem nihilo minus inter se constituent. Ex quo fiet, ut civitas in dissenticatem jus suum primaevum retineat, hoc est jus belli ut in hostem.

<sup>2)</sup> Ib. 6, 20. Durch die Constituirung des Staats ist das Bolt aufgehoben. Ib. 7, 5; 8. Populum ut personam unam summo imperio — translato non amplius existere.

ziger Ausnahme solder Befehle, welche nicht weniger bart ober harter als ber Tob sein wurden 1). Den Tyrannenmord billigt natürlich hobbes nicht. Die Obrigfeit, welche mit Recht bericht, für tyrannisch ju balten ift ichon ein Brrthum; für ihre einzelnen Sandlungen ift fie niemanden verantwortlich; wenn fie aber nicht mit Recht berichen folke, wurde fie gar nicht Obrigkeit, sondern ein Reind bes Staates fein 2). Auch bie Obrigfeit, welche in eingelnen Fällen Ungerechtes gebietet, gewährt boch immer noch die größte Bobltbat, die Sicherheit bes Gemeinmefens, und baber find wir ibr Unterwerfung idulbig. Mur wenn bie rechtmäßig eingesette Obrigfeit uns Sous ju gemähren bie Dacht verloren haben follte, fpricht uns Hobbes vom Gehorsam gegen fie frei 5). Die Barte, mit welcher Sobbes ben Geborfam gegen bie rechtmäßige Obrigfeit einforbert, sucht er nur baburch zu milbern, bag er zwifchen Recht und Ubung ber bochften Gewalt unterscheibet; warend er jenes auf bas Unbedingtefte anftrengt, meint er, bag biefe in ben außerften Grenzen ber Billigfeit gehalten werden follte 4).

Es fann auffallen, bag Sobbes, abnlich wie Grotius, nur nachträglich ben natürlichen von bem fünftlich gebilbeten Staat unterscheibet 5). Da er von ber Naturlehre ausging, hatte man bas Umgefehrte erwarten können.

<sup>1)</sup> Ib. 6, 13; 12, 2.

<sup>2)</sup> Ib. 12, 3.

<sup>3)</sup> De corp. pol. II, 1, 5; upon the reputation p. 690. Protection and obedience are relative. Dieser Grundsatz war ben Royalisten im Eril anstößig.

<sup>4)</sup> De cive 13, 1.

<sup>5)</sup> Ib. 5, 12; Leviath. 17 p. 171 sq.

Der Grund hiervon liegt aber wohl barin, daß der natürliche Staat doch auch gewissermaßen durch Kunst gebilbet und nur zusammengesester ist, als der fünstlich gebildete; denn wärend dieser auf einem, deruht jener auf vielen Berträgen. Er hat seinen Grund in der Unterwerssung der Schwächern unter den Stärkern. Hobbes unterscheidet hierin wieder zwei Fälle, nemlich die Unterwersung der Überwundenen unter den Sieger und die Unterwersung der Kinder unter die Eltern 1). Aus der erstern geht die Herrschaft des Herrn über die Stlaven, aus der andern die patrimoniale Herrschaft hervor. Beide vereinigen sich mit einander, weil sie im Wesentlichen auf derselben Grundlage beruhn 5).

Die herrschaft über Stlaven unterscheibet hobbes von ber herrschaft über Gesangene, welche in Ketten gehalten und nur durch Gewalt zur Arbeit gebracht werden. Das Recht solche Gesangene zu halten folgt aus dem Kriegszechte. hartnäckigen Feinden dürsen wir jede Macht und zu schahen nehmen. Aber dadurch, daß wir ihnen das Leben schenken werden sie noch nicht verpflichtet und zu schonen; Flucht und Tödtung ihres Gewaltherschers ist ihnen erlaubt; zwischen ihnen und und besteht kein Berztrag. Wenn wir dagegen den Stlaven eine weitere Freizheit schenken, ihnen sogar Güter des Lebens als Eigenzthum zu erwerben gestatten, so sest dies Unterwerfung des Stlaven und Vertrauen des Herrn, einen Vertrag zwischen beiben voraus, durch welchen der Herr die Freiz

<sup>1)</sup> Ll. ll.

<sup>2)</sup> De cive 8, 1.

beit von Ketten und Banden gewährt, ber Stav Gehorsam verspricht in gleichem Maße, als wenn er in Ketten und Gefängniß läge 1). So ift für den Staat, welcher in dieser Weise sich bildet, die unbeschränkte Herrschaft der Obrigseit gesichert.

Berwidelter ift bas Rechtsverhaltniß ber Rinber gum Dag bie Rinder vom Bater ihre Geburt haben, giebt ihm fein unbedingtes Recht über fie, besonders weil auch die Baterschaft unficher ift. Der Mutter tommt die natürliche herrschaft über bas Rind zu, nicht als Mutter, sondern weil fie bas Rind zuerft in ihrer Bewalt bat. Sie fann es aussegen ober aufziehn. Wenn fie aber bas lettere thut, so wird babei ber Bertrag vorausgesett, bag es nicht erwachsen ihr Feind werben folle, welches im Stanbe ber Ratur nicht ausbleiben murbe. fteht bas erzogene Rind vertragemäßig unter ber Berrschaft ber Mutter, welche bas Rind aufzieht. Doch murbe biefe Berrichaft auch auf jeben anbern übergebn konnen, welcher bas Rind aufgoge. Auch wenn bie Mutter, welche bas Rind aufgieht, in ber Herrschaft eines andern ift, erwirbt biefer jugleich mit ber herrschaft über bie Mutter bie Berrichaft über bas Rinb. Es folgt baraus, bag auch bas nachwachsenbe Geschlecht unter bie Berrichaft ber rechtlich bestehenden Obrigkeit fommt. Es folgt baraus nicht minder, daß ber Bater, welchem die Mutter in ber Che fich unterworfen bat, hierburch Gert bes Rinbes Die Che betrachtet Sobbes als einen Bertrag, burd welchen bie Frau unter bie Gewalt bes Mannes

<sup>1)</sup> Ib. 8, 3 sqq.

fommt, nicht weil die Frau schwächer als der Mann ift, sondern weil nach unsern willsarlichen Einrichtungen die herrschaft in der Ehe wie im Staate beim Manne ist 1). Hieraus sließt nun alles andere, was zur herstels lung eines patrimonialen Reiches gehört. Der Familiens vater gewinnt die unbeschränkte herrschaft über seine Frau, ihre Kinder, über die Stlaven und ihre Nachsommenschaft und es läßt sich denken, daß auf diese Weise ein Staat sich bildet, welcher hinreichende Macht besigt um innere und äußere Sicherheit zu gewähren. Die Verhältsnisse in ihm werden alsbann in derselben Weise sich gestalten, als wenn er durch fünstliche Einrichtung entstanden wäre 2).

Da nun aber im Staate alles von der obersten Gewalt abhängen soul, so beruht auch die Berschiedenheit
der Staatsformen nur auf der Weise, wie die oberste
Gewalt bestellt ist. Es ist folgerichtig von Hobbes gedacht, daß er dabei nur die Zahl der Personen in der
obersten Gewalt berücksichtigt, weil alles von ihrer personlichen Willfür abhängen und im Naturzustande alle
Personen gleich sein sollen. Demnach sind drei Arten der
Staatsverfassung möglich. Entweder kann die höchste Gewalt beim ganzen Bolte, oder bei einigen Vornehmen
oder bei einem Manne sein. So unterscheiden wir Demokratie, Aristokratie und Monarchie. Die beiden ersten
Fälle werden sedoch auch dem dritten entgegengesetzt, weil
sie mit einander gemein haben, daß bei einer Mehrheit

<sup>1)</sup> lb. 9, 1 sqq.

<sup>2)</sup> Ib. 9, 10.

ober einer Bersammlung ber Burger bie Gewalt ift, und fallen beswegen für hobbes meiftens unter benfelben Gefichtepunkt. Tyrannei bagegen, Dligardie und Anarchie (Ochlofratie) gelten ihm nur als Schimpfnamen 1). Wenn er nun feiner Gewohnheit nach von bem funftlich eingerichteten Staate ausgeht, fo ift ihm freilich die Demofratie vor allen andern Formen bes Staates. zuerft muß die ganze Bürgerschaft über die Staatseinrichtung entscheiben 2). Rachbem aber Berfaffung angeords net ift, exiftirt bas Bolt nicht mehr, fonbern nur bie bochfte Gewalt bat bas Bolf zu vertreten und ihr allein ift Geborsam zu leiften 3). Bon ben brei Formen bes Staats ift aber bie Monarchie bei weitem bie befte. Grunde, welche hobbes für biefen Sat geltend macht, follen nur Bahricheinlichfeit gewähren; Bobbes meint, es ware bies ber einzige Sat in feiner Lebre vom Staatsburger, welchen er nicht ftreng bewiesen batte 4). werden nicht nölbig: baben in alle Erwägungen ber Rüglichfeitetheorie einzugehn, welche Sobbes bierbei vorbringt. Es mag erwähnt werben, bag er bie Gefahren großer Berfammlungen jur Berathung bes Gemeinwohls weitläuftig erörtert und hervorbebt, wie fie ber leibenicaftliden und Leibenschaften erregenden Beredtfamfeit eine verberbliche Gewalt geben, wie fie Factionen begunftigen

<sup>1)</sup> Ib. 7, 1 sq.; Leviath. 19 p. 177; de corp. pol. II, 1, 3.

<sup>| 2)</sup> De corp. pol. II, 2, 1; die Beschräntung auf den fünftlich eingerichteten Staat liegt in de cive 7, 5.

<sup>3)</sup> De cive 7, 5; 8 sq.; 11.

<sup>4)</sup> lb. praef. Quam rem unam in hoc libro non demonstratam, sed probabiliter positam esse profiteor.

und bie unwiffenbe Menge gur Gewalt: reigen; er ift bavon überzeugt, bag ein verständiger Mann bei weitem fluger fei, als die große Babl bes Bolfes, und meint, daß die Freiheit ber Ginzelnen fich beffer dabei ftebe, wenn fie nur einem Manne, als wenn fie ber Maffe bes Bolfest unterworfen ift.in Auch ber erblichen Monarchie rebet er das Wort, indem er es als nüglich für das Bolf anfieht, wenn es von ber bochften Gewalt als ein Erbeigenthum betrachtet und wie in einer väterlichen Berrschaft behandelt murbe 1). Richt gang in Übereinstimmung mit feinem Eintheilungegrunde gieht er boch bie Aristofratie naber an bie Monatchie als an bie Demofratie beran, weil fie Erblichkeit begunftigt, weil fie bie Berathung an wenige bringt und beständiger ift als ber Wantelmuth der Demofratie 2). Es liegt aber freilich in feiner Denfweife im Allgemeinen, daß er die Ariftofratie ber Demofratie und die Monarchie, ber Aristofratie porgieben muß, weil jene mehr, biefe am meisten wom Raturguftanbe bes Rrieges Aller gegen Alle fich entfernte.

Die Berücksichtigung ber Zeitumftander, welche burch alle seine politischen: Lehren hindurchgeht, spricht sich doch in keinem Theile berselben so aussührlich aus als in seinen Lehren über die Berhältnisse des Staates zur Kirche. Bei der unbedingten Herschaft, welche er der obersten

<sup>1)</sup> De cive 10, 3 sqq.; de corp. pol. II, 5, 3 sqq.; Leviath. 19. p. 178 sqq.; vita Hobbes. p. 118. Et quantum coetu plus sapit unus homo.

<sup>2)</sup> De cive 10, 19. Bon einer andern Überlegung ist es, daß Demokratie doch im Wesentlichen nur Arisveratie sei, nunlich herrschaft der Redner. De corp. pol. 11, 5, 3.

Bewalt im Staate selbft über bie Meinungsäußerungen ber Burger beilegte, mußte ibm bie Unabbangigfeit, welche bie Rirche forberte, ben größten Unftog geben. firchlich-politischen Bewegungen feines Baterlandes fab er bie Gefärdung bes Friedens, welche bie Unfprache auf firchliche Freiheit nach fich gieben mußten, in robefter Beftalt vor fich auffleigen. Er zögerte nicht biefen Gingriffen ber Religion in bie Rechte bes Staats fich entgegenzuseten. Den fatholischen Theologen, von welchen seine Staatslehre manchen Grundfat geborgt batte, mußte er wibersprechen, weil fie bie herrschaft über die Seele von der Berrschaft über ben Leib unterschieden, marend ibm ein folder Gegensat fremd mar. In vollem Widerspruch gegen fie erflarte er bie bochfte Gewalt für bie Seele bes Staats und in einer ziemlich weitläuftigen Untersuchung bestritt er die Lehren Bellarmins 1). Gegen die Protestanten, welche fich auch auf ihr Bewiffen, auf die beilige Schrift und auf befondere Erleuchtungen beriefen, machte er bie Truglichfeit in ben Aussagen bes Bewiffens und bes Glaubens geltend 2) und bestritt bie Erleuchtun= gen, welche uns ben Sinn ber beiligen Schrift eröffnen follten, inbem er bagegen bie vernunftmäßige Auslegung ber beiligen Schrift mit feiner Staatslebre in Übereinftimmung fand, aber auch ber überzeugung mar, bag in ber

<sup>1)</sup> Leviath, 42 p. 344 sqq.

<sup>2)</sup> Hum. nat. 6, 8. Conscience I therefore define to be opinion of evidence. Ahnlich über Glauben. Ib. 11, 8, Doch haben wir gesehn, daß er auf das Gewissen als forum internum Gewicht legte. Bergl. Leviath. 15 p. 164. Auch hier ift eine Zweisdeutigkeit seines Sprachgebrauchs nicht zu verkennen.

Bibel viel Dunkeles liege, welches aufzuhellen und nicht gelingen wurde, und bag es baber am gerathenften fei, an die beutlichften Ausspruche ber Schrift fich ju balten 1). So findet fic Sobbes in einem Streite mit allen firchliden Parteien seiner Beit. Seinen wiffenschaftlichen und politifden Ansichten fann er nicht entfagen; er ift vielmehr bavon überzeugt, bag im gegenwärtigen Bolfeglauben und in ben lehren ber Theologie noch febr viel von bem Reiche ber ginfternig beriche, welches von ber Wiffenfcaft und bem mahren Glauben bestritten werben muffe 2). Religion und Glauben will er nicht beftreiten. Die Relis ligion ift ein natürlicher Affect 5), welcher zwar leicht mit Aberglauben fich mifcht, aber von ibm gereinigt werben fann. Der Glaube beruht im Bertrauen auf Aubere und ihre Worte, und ba hobbes in ber Festftellung ber Sprache und in ber Bewahrung ber Bertrage auf bas Bertrauen bas größte Gewicht legt, so fonnte er auch ben Glauben nicht gering achten; er ift vielmehr geneigt in ihm ein Werf Gottes in uns ju erbliden, in bemfelben Sinn, in meldem Gott alles wirfen foll 1). Daber war es auch eine unerläßliche Aufgabe fur ibn zu beweifen, baß feine Lehre von ber bochten Gewalt im Staate bem gottlichen Rechte nicht wiberfpreche, weber fofern es burch die Ratur, noch fofern es burch bie Offenbarung verfündet ift 5).

<sup>1)</sup> Hum. nat. 11, 8; Leviath. 32 p. 262; 34 p. 277 sq.

<sup>2)</sup> Der vierte Speil bes Leviathan ift gegen biefes Beich ber Finfterniß gerichtet.

<sup>3)</sup> De hom. 12, 5.

<sup>4)</sup> Hum. nat. 11, 9; Lev. 43 p. 362 sq.

<sup>5)</sup> De cive praef.; Leviath. 31.

Sehr tief jedoch werden wir nicht in ben philosophis fchen Gebanfen biefes Mannes ju forfchen haben, wenn wir feine theologifden Lehren entwideln wollen. ber sensualiftischen und fleptischen Saltung feiner Philosophie konnte er es nur für eine Berwegenheit balten irgend eine philosophische lebre über Gott aufzuftellen. bie Grunde feiner Überzeugung vom Sein Bottes treten feinesweges in befriedigender Beise bei ihm beraus. Den Beweis für bas Sein Gottes aus feinem Begriffe verwirft er, weil wir teinen Begriff von Gott baben 1). Bon bem Unenblichen fonnen wir uns feine Borftellung machen und boch haben wir alle unsere Ertenntniffe von unfern Borftellungen. Den einzigen Beweis, welchen wir für bas Sein Gottes führen fonnten, wurde baraus flicgen, bag wir für alle Dinge ber Welt eine Macht anzunehmen haben, welche fie berpprgebracht ober gefchaf. fen hat. Diefer Beweis icheint ibm zuweilen zu genügen; aber er bemerft auch wieber, feine Philosophie fonne beweisen, bag bie Welt nicht ewig fei. Die Erfenntnig bes Ewigen hat sich Gott vorbehalten; über Ewigfeit und Unendlichfeit und über ihr Begentheil fonnen nur bie entscheiben, welche Gott in religiofer Offenbarung ju seinen Dienern bestimmt bat 2). Daber rechnet er auch ben Atheismus zu ben Gunben nur aus Unwiffenheit, welche nicht als Berbrechen ber Burger beftraft, fonbern nur ale bem Staate feinblich behandelt werden follten 5).

<sup>1)</sup> Obj. in Cart. med. p. 84.

<sup>2)</sup> Hum. nat. 11, 2; de corp. 26, 1; up. the reput. p. 692 sq.; Leviath. 11 p. 140 sq.

<sup>3)</sup> De cive 14, 19.

Gefc. b. Philof. X.

Seine Meinung jeboch spricht er ohne Zweibeutigfeit babin aus, daß wir einen Anfang und Schöpfer ber Belt anzunehmen baben, indem ibm die unendliche Welt ebenfo unbegreiflich wie ber unendliche Gott ift. Auch bie Beisbeit in ber Zusammensetzung bes menschlichen Rorpers scheint ibn bavon zu überzeugen, bag wir nicht allein einen allmächtigen Schöpfer, sondern auch eine Intelligenz jum Bau ber weltlichen Dinge anzunehmen haben 1). Er entscheibet fich baber auch gegen bie Ansicht, bag Gott als Beltfeele ober als bie Gesammtheit ber weltlichen Dinge gu betrachten fei, balt vielmehr an bem Bebanten eines unenblichen geiftigen und perfonlichen Wefens feft, welches aber auch um Substanz zu fein Rörper fein muffe 2). Im Begriff Gottes liegt es, bag er nicht allein, wie andere Substanzen, in sich, sondern auch von sich ift 5). Sonft aber entschuldigt fich Sobbes mit ber Unbegreiflich. feit Gottes, wenn er in weitere Untersuchungen über feinen Begriff nicht eingebt. Nur aweierlei Arten ber Attribute burfen wir Gott beilegen, folde, welche unfere Unfähigfeit ibn ju begreifen ausbruden, und folde, welche ihm unfere Berehrung bezeugen 1). Jene find nur verneinender Art. Unter ihnen führt hobbes an, bag wir Gott weber Berftand noch Willen beilegen burften; Berstand nicht, weil alles Berständniß von den Sinnen kommt

<sup>1)</sup> De hom. 1 p. 8; an answer to bish. Bramh. p. 431 sq.

<sup>2)</sup> De cive 15, 14; an answer to bish. Bramh. p. 432 sq., wo auch die Ausbrücke natura naturans und natura naturata abge- lehnt werden. Ib. p. 446.

<sup>3)</sup> An answ. to bish. Bramh. p. 431.

<sup>4)</sup> Human nat. 11, 3.

und Gott keine Sinne haben kann, Willen nicht, weil er nichts zu begehren hat. Die andere Art der Attribute Gottes legt ihm meistens nur im höchften Grade bei, was wir an uns werthschäsen, drückt nur ein Verhältniß zu uns aus und soll nicht sein Wesen, sondern nur unsere Berehrung und Unterwürfigkeit unter seine Gebote bezeichnen 1). Nur diese Attribute berühren unsere Frömmigkeit und haben Beziehung auf die öffentliche Gottesverehrung.

Die Untersuchung über biefe läßt ibn boch ziemlich ausführlich in ben positiven Glauben eingebn, welcher unter uns verbreitet ift. Er barf ibn nicht verachten, weil er eine große Macht im Staate ausübt. In ähnlicher Beise wie herbert ift er bemüht ibn von Aberglauben zu reinigen und auf eine einfache Formel zurudzubringen, welche mit ben 3weden bes Staats in feinen Streit gerathen fann. Dabei ift er aber weit bavon entfernt bem Staat die Herrschaft über die Rirche zu geben; er betrachtet ibn vielmehr nur als ben Stellvertreter berfelben, inbem er bas allgemeine Reich Gottes als bie Boraussetzung ber Religion anfieht, ben Staat aber als ben Bollftreder bes gottlichen Willens in biefem Reiche. ursprüngliche ober natürliche Religion benft er fich nems lich in einer ahnlichen Beife, wie ben Naturzuftand überbaupt, ale eine Berwirrung ber perschiedenften Unnahmen, als einen Streit Aller gegen Alle über bie Beifen, wie Bott verehrt werben follte 2). Um biefen Streit ju ver-

<sup>1)</sup> Ib. 11, 4; de cive 15, 14. Daß ihm Intelligenz beigelegt wird, ift schon erwähnt worden; auch arbitrium kommt ihm zu. De hom. 14, 1.

<sup>2)</sup> Leviath. 12; de cive 15, 17.

meiben bat ber Staat bie aufere Gottedverebrung zu orbnen und barf fie orbnen, weil ber innern Frommigfeit baraus fein nachtheil erwachsen fann 1). Sobbes unterscheibet aber auch von ber natürlichen bie positive ober burd übernatürliche Offenbarung verfündete Religion. Das Reich Gottes erftredt fich im weiteften Sinne über bie ganze Welt; von ihm feboch fpricht man nur im uneigentlichen Sinne, benn es murbe auch bie naturlichen Dinge und bie Feinde Gottes umfaffen; im eigentlichen Sinne laffen fich jum Reiche Gottes nur Die Menfchen gablen, welche ihm Berehrung und Gehorfam gollen; alle biefe hangen ber naturlichen Religion an. Es wiberfpricht bem aber auch nicht, daß Gott ein besonderes Reich geftiftet bat unter feinen Ermählten 2). Ihnen bat er feinen Willen in besonderer Beise offenbart, in breifacher Weise, burch Moses, burch Chriftus und burch bie Apos ftel 5), aber immer burch Menschen, welchen bie Erwählten als Stellvertretern Gottes Glauben und Geborfam Ihr Glaube hangt an bie Autoritat ber schuldig find. Stellvertreter Bottes ober feiner Propheten und es ift ber einzige Glaubensartifel, welcher jur Theilnahme an bas Gottesreich genügt, bag wir ben Propheten Gottes vertrauen 1). Über biefen Glaubensartifel hat nun bie

<sup>1)</sup> De cive l, l.

<sup>2)</sup> Leviath. 12 p. 146; 31 p. 255 sq. Daß bies ein eigentliches Reich, eine Monarchie im weltlichen Sinne, ein Bertrag Gottes mit ben Menschen sei ib. 35.

<sup>3)</sup> Ib. 16 p. 167; 42 p. 317 sq. Die breifache Offenbarung entsfpricht ben brei Personen der Trinität.

<sup>4)</sup> Ib. 43 p. 363. The (unum necessarium) only article of faith, which the scripture macketh simply necessary to salva-

Regierung bes Staats feine Gewalt, benn er ift bie nothwendige Bedingung für die Theilnahme am Gottesreiche. Dagegen verlangt weber ber alte noch ber neue Bund eine Trennung bes weltlichen und bes geiftlichen Reiches, vielmehr beibe geben Befete nicht allein für die Gottesverehrung, sonbern auch fur bas weltliche Leben und bie weltliche herrschaft ift ihnen ein Theil ber Religion 1). hobbes sucht weitläuftig zu beweisen, daß bies unter ber Theofratie ber Juden fo gewesen sei, bag aber auch Chriftus baran nichts geanbert babe. Er wollte fein Reich in biefer Welt ftiften, fonbern nur burch Lehre und überredung bie Menichen auf fein funftiges Reich porbereiten. Er ftiftete feinen Staat, fondern befahl in Unterwurfigfeit gegen bie Obrigfeit fein fünftiges Reich zu erwars Eben fo haben es bie Apostel gemacht. ten 2). Stellvertreter Chrifti haben wir nicht, batten wir ibn aber auch, so wurde er doch ebenso wenig weltliche Macht haben, wie Chriftus eine folde fich auschrieb 5). Die

tion, is this, that Jesus is the Christ. By the name of Christ is understood the king, which God had before promised by the prophets of the old testament, to send in the world, to reign — under himself eternally and to give them that eternal life, which was lost by the sin of Adam. Unsterblichteit der Seele wohnt une nicht von Natur, sondern aus Gnade bei. Ib. 44 p. 377. Die Ungerechten trifft ewiger Tod. An answ. to dish. Bramb. p. 441. Über die Auserstehung herschen sehr sinnliche Borstellungen. Leviath. 38 p. 297 sqq.; 41 p. 315.

<sup>1)</sup> Leviath. 12 p. 146. In the kingdom of God the policy and laws civil are a part of religion and therefore the distinction of temporal and spiritual domination hath there no place.

<sup>2)</sup> De cive 17, 6.

<sup>3)</sup> Leviath. 42 p. 317; 319.

weltliche Macht ift beim Staate geblieben; alle Sandlungen ber Bürger find in ber Gewalt ber Obrigfeit; ihr ift burd bie offenbarte Religion nur eine gottliche Autoritat jugewachsen und fogar bie Autorität aller Dffenbarung gewinnt Gefetestraft nur baburch, bag fie jum Gefete bes Staats erhoben wird 1). Die Obrigfeit ift gugleich Bertreterin ber geiftlichen Gewalt. Weltliche und geistliche herrschaft zu trennen ift verberblich; in biesem Leben giebt es feine andere als die zeitliche Berrschaft und ber Unterschied zwischen Rirche und Staat beftebt nur barin, bag man bie Unterthanen unterscheibet, sofern fie Menfchen und fofern fie Chriften find. Das Gemeinwesen beißt Staat, sofern bie Unterthanen Menschen, Rirche, fofern fie Chriften find 2). hieraus folgt, bag in einer driftlichen Monarchie ber Ronig Bifchof und Sirte ber driftlichen Gemeinde ift; nur ber Ronig bat feine Gewalt unmittelbar von Gott; alle übrige Geiftliche haben ihr geiftliches Ansehn von ihm D. Sobbes giebt bie Folgerungen bes protestantischen Kirchenrechts, weldes ber Obrigfeit bes lanbes bie Sorge für bie Bottesverehrung überträgt, in bem Sinne ber unbebingten Berrichaft, welche er für ben Frieden bes Staats for-Die Rirche eines feben Landes ift eine Sache fur fich und wird nach verschiedenen Befegen regiert. ben Landesgesegen aber fann bas Bewissen bes Chriften niemals im Streit gerathen, weil er bas Bebot bat ber Obrigfeit in allen Studen gehorfam zu fein.

<sup>1)</sup> Ib. 42 p. 320; 329.

<sup>2)</sup> lb. 39 p. 306; de cive 17, 21.

<sup>· 3)</sup> Leviath. 42 p. 341.

Glaube an Christum und alles, was in ihm liegt, bleibt dabei eine freie Meinung. Wenn die Obrigkeit christlich ist, so theilt sie dieselbe mit den Unterthanen; sollte sie nicht christlich sein, so würde sich kein Grund denken lassen, warum sie Unterthanen strasen sollte, welche an das zukünstige Reich Christi glauben, aber sonst den weltlichen Gesen der ungläubigen Obrigkeit in allen Dingen Gesporsam leisten 1). Wir sehen hier, daß hobbes doch eine freie Meinung gestattet, welche durch die Gesete des Staats nicht verboten werden soll; aber es ist freilich eine Reinung, welche sich ganz innerlich hält und in keine äußere Handlung umschlägt. Äußeres und Inneres sind ihm doch nicht ohne alle Ausnahme in übereinstimmung mit einander.

Was wir nach Betrachtung seines Bilbungsganges erwarten mußten, entgegengesette Richtungen in der Zussammensetzung seiner Gedanken, ist und in reichlichem Maße entgegengetreten. Ergriffen von den Bestrebungen, welche Bacon in weitester Ausdehnung geltend gemacht hatte, alles in unserer Wissenschaft von der sinnlichen Erssahrung abzuleiten, konnte er doch die mathematische Mesthode des Beweises von allgemeinen Grundsägen aus nicht aufgeben; er entschloß sich lieber die Wissenschaft und alles Denken der Vernunft als eine Sache sprachlischer Übereinkunft zu betreiben. In seinem Sensualismus geht er weit genug einzusehn, daß wir durch unsere Emspsindungen nur zur Erkenntniß einer Reihe von Thatsachen oder innern Bewegungen kommen können; aber die

<sup>1)</sup> Leviath. 42 p. 320 sq.; 43 p. 367 sq.

Erfenninis ber Ratur mochte er boch nicht entbehren und er bequemte fich baber baju bas innere Werben in eine Bewegung bes Rorpers umzufegen und anzunehmen, bag wir burd basselbe einen Beweis vom Dafein ber Seine Lebre bilbete fich nun ju Rörverwelt erbielten. einem entschiedenen Materialismus aus und bie Belt erfcbien ibm als eine große Rette medanifder Bewegungen. Dies auf bas fittliche leben bes Menschen angewandt mußte jum Fatalismus fahren; wenn aber baraus auch ju folgen ichien, bag wir ben natürlichen Buftanben uns nicht entziehen konnten, so glaubte Sobbes in ber willfurlichen Einrichtung ber Sprache, auf welcher bie menfchliche Bernunft beruhen follte, und im willfurlichen Bertrage ein Mittel ju finben uns bem Naturguftanbe bes Rrieges Aller gegen Alle ju überbeben. In ben einzelnen Dingen ober Körvern, welche er annahm, glaubte er zwar feinen anbern Trieb zu erfennen als ben Trieb ber Selbfterhaltung und feine Sittenlehre bulbigte baber auch ohne Rudhalt bem Egoismus, aber er meinte boch auch bie Rlugheit bes Menschen werbe ausreichen burch bie Erfindung ber Sprace ju ber allgemeinen Ginfict ju fubren, daß wir nur burch unbedingte Unterwerfung unter bie Dbrigfeit Frieden und Sicherheit gewinnen tonnten, ja er erhob biefe Rlugbeit zu einem allgemeinen Gefete ber menschlichen Ratur und ichlog felbft ben Gebanfen nicht aus, bag unter ber Berrichaft bes Staats bas Gotteereich fich verbreiten und alle Menschen zu einer Berbe versammeln soll. So tonnte er für die burgerliche Ordnung bie Beibe ber Religion gewinnen; fo fonnte er auch bas Willfürliche an ein allgemeines Befet ber Ratur heranziehen. Sein Nominalismus schien zwar bereit nur die Wahrheit ber Individuen anzuerkennen; aber er huldigte boch auch dem Gebanken an ein allgemeines Naturgeses, welches alle Individuen behersche.

Die entgegengeseten Richtungen in feiner Lebre ließen nicht erwarten, daß fie eine volle Wirfung baben murbe. Er ift baber auch nicht Saupt einer Schule geworben. Aber bie Scharfe feiner Bebanten, welche bie außerften Folgerungen nicht icheute, pragte fich funftigen Foridern ein und die Reigungen, welchen er folgte, lagen au febr in ber Richtung ber neuern Zeit, als bag fie nicht weis tere Erfolge batten haben follen. 3m Allgemeinen beberichte ibn bas Beftreben feiner Beit nach Erfenntnif ber Natur. Er sab, bag wir babei von ben Sinnen ausgeben muffen, bag wir um bie Erscheinungen rein aufzufaffen, nur ber finnlichen Empfindung vertrauen follen; aber firenger als andere Naturforscher erfaunte er auch, daß unfere Empfindungen uns nichts anderes beglaubigen als Erscheinungen in und und fam baburch ben Bebanten nabe, welche in ber Entwicklung bes neuern Sensuglismus jum subjectiven Stepticismus geführt ba-Er nahm auch bas Beftreben feiner Beit nach mathematischer Erfenntnig und nach Anwendung berfelben auf die Raturlebre auf und ftrebte nun die Methode ber Mathematif in einer noch ftrengern Beife, als es bisber geschehn war, auf alle Wiffenschaften auszubebnen. Das mathematische Verfahren galt ibm für bas Verfahren ber Bernunft überhaupt und bas Denten für ein Rechnen; hierdurch allein meinte er einen wiffenschaftlichen Busammenbang ber Bebanten gewinnen ju tonnen, welcher über

bie Erkenntniß ber Erscheinungen hinausginge. Aber er erfannte auch beffer als andere mathematische Raturforfcher, bag bie Begriffe, welche wir zur Bestimmung ber Erscheinungen zusammenrechnen, weit bavon entfernt find bie objective Ratur ber Dinge uns ju verrathen; er bielt fie nur für willfurliche Bestimmungen einer Sprache, über welche wir übereinfommen, und ichlog hieraus, bag alle Wiffenschaft, welche über bie Erscheinungen binausgebt, nur eine Sade willfürlicher Wortbestimmung fei. 11n= ftreitig ein febr entschiedener Ausbrud bes 3meifels. in feiner vollen Bebeutung fam er bei Sobbes nicht jum Ausbruch. Er jog bie Folgerungen nicht, welche nabe au liegen icheinen, wenn man bie Berichiebenbeit ber Sprachen bebenft; er hatte vielmehr im Sinn, bag bie Sprache wenigstens in einigen Gebieten unseres Dentens auf allgemeingultige Beise fich feststellen laffe; unter ber Willfur ber Bernunft scheint ihm boch noch eine tiefere Weisheit der Natur verborgen zu liegen. hierin leitet ibn ohne Zweifel bie Neigung seiner Zeit in ber Natur eine objective Wahrheit zu finden; er überläßt fich ihr, indem er seinen Materialismus ausbilbet. Eine gebeime Reigung batte icon lange ben materialiftischen Borftellungen jugeführt; Sobbes gab ihr zuerft ihren Lauf ohne alle Beschränfung, indem er felbft von ber Unbegreiflichfeit Gottes - fich nicht abhalten ließ zu behaupten, bag um etwas zu fein er Rorper fein muffe. Dieses Beftreben eine objective Lehre von ber Natur zu gewinnen ift nun unftreitig ber machtigfte Bebel in feiner Dentweise. beweist sich als folder, indem er ihn bazu führt auch bas Leben ber Bernunft, welche burch ihre Billfur ben Ge-

fegen ber Ratur fich ju entziehn scheint, bem Laufe ber Rothwendigleit zu unterwerfen. Da erscheint ibm alles einer unübersehbaren Berfettung ber Bewegungen, welche bie Ratur gusammenhalt, obgleich er biefes Gefet ber Natur nicht seben, sondern nur ahnden tann; ba wirb auch bas Sanbeln bes Menschen, fein Staat unb feine Rirche biefem Befete unterworfen. Dieser 3meig feiner Philosophie, welcher mit ber menschlichen Gefellfcaft fic beschäftigt, ift von Sobbes am forgfältigften und am meiften in einem eigenthumlichen Sinne ausgebilbet worben; er hat auch bie machtigften Rachwirfungen in ber folgenden Beit gehabt. Doch ichließen fich auch in ihm feine Gebanten nur an bie frühern Entwicklungen ber Philosophie an. Die Lehren, bag alle natürlichen Beftrebungen auf Gelbsterhaltung ausgingen, bag unfere Affecte und Leibenschaften in physischer Beise aus bem Triebe gur Selbsterhaltung floffen, hatten ichon Telefius und Cremonini vorgetragen, bie Lebren vom Staatevertrage und von ber Souveranetat bee Bolfes haben wir bei Moling, ben fatholischen Theologen und Grotins gefunden, die Lehre von ber Bertretung ber firchlichen Intereffen burch ben Staat war von ben Protestanten gefommen. Die politischen Bewegungen feiner Beit nach unbedingter Monarcie binftrebend gaben ibm bie mächtigften Anregungen für feine Politif ab. Wenn er bebauptete. bag in ber Offenbarung nichts gegen bie Bernunft fein burfe und bag wir in willfürlichen Bestimmungen über bie Gottesverehrung unfern Willen in Gehorfam gefangen zu geben hatten 1), so hatten hieran Taurellus und

<sup>1)</sup> Leviath. 32 p. 262.

Berbert ihren Theil. In biesen politischen Lehren zeigt sich nun aber auch im kartsten Lichte ber Gegensat in seinen Bestrebungen, indem er auf der einen Seite den ganzen Mechanismus unserer Begehrungen auf das selbst süchtige Bestreben der einzelnen Dinge in ihrer Absonder rung von einander zurücksühren will, auf der andern Seite durch Bernunft und Kunst, sa durch göttliche Offenbarung die engste Bereinigung der Menschen im Staat und im Gottesreiche zu einem Körper beabsichtigt. Das erste entspricht seiner nominalistischen Richtung, welche nur den Individuen Wahrheit zugesteht; das andere entsspricht seiner Berehrung des allgemeinen Naturgesetes, in welchem er auch wohl die Absücken Gottes uns ahns den läßt.

Es murbe fich mobl burchführen laffen, bag bie entgegengesetten Beftrebungen in biefer Lebre einer Bereinis gung fabig find, ja bag Sobbes felbft eine folche Bereis nigung, wenn auch nur in bunfler Ahnbung im Sinn batte; boch burfen wir uns burch fcmache und unwirffame Unbeutungen vom Bange unferer Geschichte, welche bie lichten und erfolgreichen Gebanten auffuchen muß, nicht zu weit entfernen laffen, und wolten baber nur barauf aufmertfam machen, bag ber Gegenfat in feinen Lebren in allen wesentlichen Bunften auf ben Unterschied zwischen Ratürlichem ober Nothwendigem und zwischen Bernünftigem ober Willfürlichem fich jurudführen lagt und dabei nicht verkennt, daß bie Bernunft zu unferer Natur gebort, alles Willfürliche feine 3mede bat und auch bie Ratur ibre 3wede verfolgt. Daber murbe im Bebanten bes Zwedmäßigen für ibn bie Bereinigung

feiner Begenfage liegen. Doch in abnlicher Beife wie Bacon enthält er fich ber Forschung nach ben 3meden ber Ratur; fie überfteigt unsere Rrafte. Er fieht fich beswegen genöthigt mitten in ber nothwendigen Berfettung aller Bewegungen etwas Willfürliches anzunehmen und es entgeht ibm ber Punkt ber Bereinigung fur bie Reiche ber Natur und ber Bernunft; er fieht beswegen bas Reich Gottes auch nur für ein gufünftiges an. Forschung wendet fich nun nur ben Mitteln gu, ben medanischen Bewegungen, burch welche bie Ratur bie uns befannten Erscheinungen hervorbringt und welche auch unsere Bernunft jum Theil in ihre Gewalt bringen fann. So ift es bie Rudfict auf bie Befdranftheit unserer Erfenntniffe, welche ibn abhalt feine Grundfage über Ratur und Bernunft fo burchzuführen, bag baraus eine in allen ihren Theilen jusammenhängende Lehre fich ergeben bätte.

Der Schein eines unversöhnlichen Streites unter ben Bestandtheilen seiner Lehre beruht nun aber darauf, daß er auf der einen Seite der Nothwendigseit sich zu besschränken nachgiebt, auf der andern Seite durch seinen philosophischen Tried über alle Schranken hinausgetrieben wird. Nach dieser Seite zu sucht er eine allgemeine und unbedingte Wissenschaft, welche unbestreitbar, weil sie vollsommen ist 1), und strebt nach allgemein gültigen Säßen. Daher rührt seine Behauptung, daß alles in der Welt nach einem nothwendigen und unverbrüchlichen Gesete



<sup>1)</sup> De princ. et rat. geom. p. 5. Certitudo scientiarum omnium aequalis est, alioqui enim scientiae non essent, cum scire non suscipiat magis et minus.

geschehe, obwohl er fich gesteben muß, bag unfere Erfahrung weber weit noch scharf genug ift um alles Ge fdeben überbliden ober burdicauen zu fonnen. er alsbann aber von ber anbern Seite bemerft, wie unfere Erfahrung zu beschranft ift, um eine vollfommene Allgemeinheit unserer Erfenntniffe uns gemabren ju tonnen, nimmt er feine Buflucht zu ber Willfur unferer Sprace und fein Beftreben ift nun nur barauf gerichtet eine Wiffenschaft für ben Menschen auszubilben. es alebann nur barauf abgefeba bie Wiffenschaft als eine nugliche Runft auszubilben. Diefe beschränfte Ruglich: keitelehre läßt ibn jedoch in ber That eine natürliche Bemeinschaft unter ben Menichen voraussegen, welche burch Runft nur unterflügt und entwickelt werben foll in ber Übereinkunft ber Sprache wie bes Staates. Durch Bereinigung unserer Rrafte sollen wir nun Macht und Sie derheit gegen bie Bufalle bes lebens uns gebinnen. fenbar ift biefe Seife ber Lehre von ihm vorherschend und mit Borliebe ausgebildet worden, indem bie Staatslehre sein Sauptaugenmert war. Daber fommt es, bag feine Gage nur in einem ludenhaften Busammenhange unter einander fiehn und von ihm nicht ausgeführt worben ift, wie wir in einer ununterbrochenen Rette von Urfachen und Wirfungen ftebenb, auch in ber Willfur unferer Bernunft, Sprache, Staat und Rirche ausbilbenb an bas allgemeine Befet ber Natur uns anschließen und bie 3wede ber Ratur ober ber Borfebung ausführen helfen.

## Viertes Kapitel.

## Peter Gaffendi.

Noch einiges muffen wir über einen Mann hinzufügen, welcher im Kreise ber philosophirenden Gelehrten aus ber ersten hälfte bes 17. Jahrhundert nicht ohne mannigsachen und weitverbreiteten Einfluß war. Wenn er auch weniger dutch eigenthümlichen Geist und erfinderische Gabe als durch Gelehrsamfeit glänzte, so machte ihn doch die Bielseitigkeit seiner Forschungen und der gemäßigte Sinn, in welchem er alles prüfte, vor vielen andern geeignet einen Abbruck der Stimmung zu geben, welche zu seiner Zeit unter den Gelehrten herschend war.

Peter Gaffendi wurde 1592 ju Chanterfier, einem fleinen Orte in ber Rabe von Digne, in ber Provence Bon geringem Bertommen suchte er im geiftliden Stande fich emporzuschwingen und erlangte burch Fleiß und geiftige Regfamteit balb ben Ruf eines ausgezeichneten Gelehrten. Bu Lehramtern in Digne und Air beforbert hatte er bie Aristotelische Philosophie vorzutragen, marend er icon burch feine Arbeiten in ber Mathematif, in ber alten Litteratur und ber neuern Philosophie ju freiern Anfichten gefommen war und befonbers bie steptischen Lehren bes Bives und bes Charron auf ibn Einbrud gemacht hatten. Daber trug er bie Lehren bes Ariftoteles nicht ohne fritische Bemerkungen vor, aus welchen feine erfte Schrift, parabore Ubungen gegen bie Ariftotelifer, hervorging. Nachbem er bie geiftlichen Burben erhalten hatte und Probst zu Digne geworden mar, wurde er burch Geschäfte feiner Rirche nach Paris ge-

führt, wo er balb in ber gelehrten Gefellicaft fich ein: burgerte und julest fich niederließ, indem er burch Richelieu bestimmt wurde die Professur ber Mathematit am toniglichen Collegium anzunehmen. Er fant in Umgang ober in brieflichem Werfehr mit ben berühmteften Dannern feiner Zeit, mit Merfenne, Dobbes, Descartes, Galilei, in vertrauter Freundschaft mit bem Sfeptifer La Mothe In die philosophischen Streitigfeiten feiner le Baver. Beit wurde er oft gezogen, wie feine fritischen Schriften gegen Fludd, herbert, Descartes beweisen, obwohl er von friedlicher Gemutheart war. Großen Fleiß verwandte er auf bie Erflarung ber Epiturifden Philosophie, aus welcher er vieles für fein eigenes philosophisches Syftem entnahm. Erft nach seinem Tobe, welcher 1655 eintrat, wurde bies Syftem befannt gemacht.

Der Ruhm und Einfluß Gaffendi's bei seinen Zeitgenoffen beruhte hauptsächlich auf seinen umfaffenden Renntnissen, ebenso sehr in ber alten und neuern Philosophie
und Litteratur als in der Mathematif und Physit. Nicht
ohne Grund hat Bayle von ihm gesagt, er sei unter den
Philosogen der größte Philosoph, unter den Philosophen
der größte Philosog gewesen. Durch bedeutende Ersindungen glänzte er nicht; dem neuern Entwicklungsgange
der Wiffenschaften hatte er sich doch nicht mit Entschiedenheit angeschlossen; gegen das Copernikanische System hatte
er noch seine Zweisel; die theologischen Fragen will er
zwar nicht der Philosophie beimischen, weil wir in dieser
nur dem Lichte der Natur zu solgen haben 1), und über

<sup>1)</sup> Eth. II, 6 p. 809 in ber Musgabe feiner Berte Lugd. 1658.

alles; worüber bie latholifche Rirche nicht enficieben bat, will et fich feine Rteibelt vorbehaften , in allem übrigen aber binbet ihn ber Ausspruch ber Kliche, welche von feinen Borfabren ibm abertottimen ift 1). Wein er auch in feinen philosophischen Untersuchungen telner Autorität folgen will; fo gebort boch feine Darfiellungsweise noch febr bet frühern Beit an, in welcher man eift nith Unterfudiffig aller alben Autoritäten gur: Entscheibung fommen fonnte: Er ficht an bet Grangfcheibe ber Beiten; weiche poli det Rachamung bes Afferthums gu ber enficiebenen Reforin ber Phiebsophie in neuen Spftenibn fich wandten. Sein Seift ift baber und nicht febr entschieben, vielniebe durchaus fleptisch gestimmt, so bag er überall, wo über bie Erfceinungen Binunsgegangen wirb, nur Babrideinlichteit findet, worin eribenn feetlich einen mittleren Weg awischen Stephicismus und Dogmatismus finden will 2). Obgleich bie Porff ibm bet Saupttbill ver Philosophie ift," weil fit allein über die Babtheit bet Dinge uns unterrichtet 5), finbet er buch ; baß fie am meiften gegen ben Dogmatismus fpreche, weil wir uns glüdlich schapen mukten, wenn wir in ihr eines Babriceinliches ente bellen Binten D. Die Principlen ber Ratue als folde könneit wie nicht bewetfen, fonbern mus annehmen. D. Denttoch will et ibein Glebticismus fich nicht ergeben; wenn er behaubte, daß nichts fet, fo liege hierin ein Bis a ter mannigfartie in Leaf, brug flegt in the afficience

Burn Burner

35

<sup>-- 1)</sup> Synk philidibt prodbini (9 pt 29 b. ág. All Piette 3 32

<sup>2)</sup> L. l.; log. II, 5; instit. log. p. 104. a.

<sup>3)</sup> Lib. procem. 1; phys. procem. p. 125. a.

<sup>4)</sup> Log. II, 5 p. 79.

<sup>5)</sup> Phys. sect. I l. III p. 275. b. Gefd. b. Philof. X

berspruch; henn wer so eimas behaupte, ber setze in felmem Behaupten und Schließen fein eigenes Sein voraus 1). Der Steptifer muß boch bie Wahrheit ber Ericheinungen zugeftehn; auch braucht man ihm nicht zuzugeben, baß fie nur erinnernbe Beichen abmerfen, fonbern unfere Schluffe führen und auf Entbedung verborgener Dinge. Baffenbi um bies ju zeigen führt freilich folche Beifpielg an, welche nur gegenwärtig verborgene Erscheinungen und entbeden laffen 2) 3, aber aus feinem philosophifchen Spfteme feben wir, bag er ber Meinung ift, wenigftene in mehricheinlichen Muthmagungen fonnten wir auch ju ben Brunden ber Ericheinungen porbringen. Go entschlägt er fich aber ber Strenge miffenschaftlicher Forfoungen und fucht nur, bie Meinungen anderer Philosophen priffend die wahriceinlichften Muthmagungen ju gewinnen. Benn er fich ben Meinungen bes Ariftoteles entzogen batelfo if er bagegen ben Meinungen bes Epis tur in ibje Banbe gefallen. ; Er folgt ihnen gwar, nicht ohne Abanderungen, aber bach eben nicht anders als bie Philosophen unseres vorigen Zeitabschnitts ben Meinungen anderer alten Philosophen ju folgen pflegten, wurden baber in ber: That geneigt fein ibn feinen Dentweise nach jenem Abschnitte jugurechnen, wenn wir nicht ju beachten batten, bagiger boch in ber Saltung feiner Untersuchungen mit ber won Bacon eingeleiteten Reform in ber mannigfaltigften Berührung fteht und bag felbft feine Erneuerung ber Spilurifden Atomenlehre ein be-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Log. II, 5 p. 80. a.

<sup>2)</sup> lb. p.81. b sqq.

beutenbes Glieb für bie spfiematische Entwicklung ber neuern Philosophie abgegeben bat.

Seine Lehren hat er in ein Syftem zusammengefiellt, welches der Eintheilung der alten Philosophie folgt. Aber bie Logit ift ibm nur Ginleitung und Wertzeug für bie Erfenntnig und bie Ethit behandelt er in einem furgen Abriffe, in welchem er nur burftig bie Lehren ber Alten zu wiederholen und zu prufen weiß; bagegen ift ibm die Phyfit die Sauptsache, die eigentliche theoretische Philosophie, die Lehre von der Wahrheit; fie wird von ihm in allen ihren Theilen, welche benn boch febr bem Aris ftotelifden Schema gleichen, febr ausführlich behandelt 1). Er findet es nicht unmöglich in ihr von allgemeinen Grundfäßen auszugebn, welche ber alten Metabbifit gleis den wurden; weil aber folche Grundfage febr bem Streit ausgeset sein burften, mabit er lieber ben Weg bie einzelnen Theile ber Physik ju untersuchen, um aus ihnen bie allgemeinen Grundfage abzunehmen 2).

Dies Verfahren stimmt mit seiner Erfenntnißlehre überein, indem er ohne Bedenken von der sinnlichen Erfenntniß des Besondern alle unsere Wissenschaft ableitet. Unsere Seele ist eine leere Tafel, in welche alles burch die Sinne eingeschrieben werden muß. Nichts ist im Verstande, was nicht zuvor in den Sinnen war. Dem Mangel eines Sinnes folgt auch der Mangel der ihm entsprechenden Erkenntniß 5). Cartesius hatte sehr Unrecht

<sup>1)</sup> Lib. procem. 1.

<sup>2)</sup> Phys. procem. p. 131 sq.

Inst. log. I p. 92. b. Omnis, quae in mente habetur, idea ortum ducit a sensibus.

bie Lebren Bacon's ju werschmaben und bem Berfiande au vertrauen, als konnte er ohne Hulfe ber Sachen bie Wahrheit erfennen 1). Nur in unserer Einbilbungefraft bilben fich, nachdem wir von ben Ginnen bie erften Borftellungen von ben Dingen empfangen haben, andere Borftellungen aus, weil fle bie Sabigfeit bat die erften Borftellungen umzubilben. Go gewinnen wir aus einfachen Wahrnehmungen burch Busammenfegung bie Borftellung bes goldenen Berges; aus ber Babrnehmung bes Menfchen geht und burch Bergrößerung bie Borftellung bes Riefen, burd Berfleinerung bie Borftellung bes 3werges bervor und noch andere soicher Berwandlungen ber urfprünglichen Borftellungen burch die Einbildungefraft werben angeführt 2). . Abnlich wie Sobbes benft fich Gaffendi Die Thätigfeiten ber Einbildungofraft als einen natütlichen Berlauf von Bewegungen, welche aus ben ursprünglichen Bewegungen bes Ginnes mit Nothwendigfeit erfolgen. Sie schließen alle bie Erfcheinungen in fich, welche bie frühere Seelenlehre als Thatigfeiten bes Gemeinsinns, ber Beurtheilungsfraft, bes Gedächtniffes und ber Phuntafie von ben Thatigfeiten ber Einbildungsfraft hatte unterfcheiben wollen, inbem Gaffenbi nur einen und benfelben Procef ber Bewegungen in unferer Seele anerfennt, welder mit ber Berfettung ber Bewegungen in unfern Rerven und in unserm Gebien in Busammenhang ftebt 5). Die Borfiellungen ber Einbildungefraft fieht er als einfach an, obwohl fie febr jufammengefest fein tonnen, in-

<sup>1)</sup> Log. II, 6 p. 90. a.

<sup>2)</sup> Inst. log. I p. 92. b sq.; disqu. met. p. 301. a.

<sup>3)</sup> Phys. sect. III membr. II l. VIII, 2 sqq.

bem er fie im Gegenfat fich bentt gegen bie gufammene geseten Sage ober Urtheile, in welchen er erft ben befabenben ober verneinenben Ausbrud ber mahren ober falichen Bebanten erwartet. Dennoch fann er es nicht für gleichgültig halten, wie wir bie Borftellungen unferer Einbildungsfraft bilben, ba fie bie Grundlage alles unferes Denfens enthalten follen 1). Der erfte Theil feiner logischen Anweisungen banbelt baber von ber richtigen Einbildung von welcher er verlangt, baß fie ber Sache entspreche 2). Es ift hierbei Boranssegung, bag mir Saden , einzelne Dinge ober Subftanzen mahrnehmen ober empfinden konnen 5), weil nur unter biefer Boraussetzung auch die Einbildungstraft eine richtige Borftellung ber Sachen fich abftrabiren fann; baber fest auch Gaffenbi mit feinem Rubrer Epifur, bag es nicht notbig fei bas Dasein ber forperlichen Substanz zu beweisen, weil fie ber Sinn por allen anbern Dingen zeige 4). Und boch, wenn er genauer untersucht, muß er nach Campanella's und Anderer Borgang eingeflehn, daß wir nur finnliche Qualitaten, nicht aber Rorper ober anbere Subftangen mahrnehmen, und meint nun, erft burch Induction erschlöffen wir, bag verschiebenen finnlichen Qualitaten eine gemeinfame Subftang, ein Rorper, jum Grunde liege und

<sup>1)</sup> Inst. log. 1 p. 92. a.

<sup>2)</sup> Ib. p. 92. b. Die 4 Theile ber Logit, bene imaginari, bene proponere, bene colligere, bene erdinare, entsprechen ben Lehren vom Begriff, vom Urtheil, vom Schluß und von der Methode nach der Metfe der alten Logit. Log. II, 6 p. 87. a; inst. log. praef. p. 91. a.

<sup>3)</sup> Inst. log. 1 p. 92. a.

<sup>4)</sup> Phys. sect. I l. III, 1 p. 231. b.

ber Gebanke einer solchen bliebe uns immer etwas Dunfles und Berhülltes 1). Diese Ansicht mußte ihm um so mehr einleuchten, je weniger er geneigt war ben wahren Subfanzen, welche er annahm, ben Atomen, bie Qualitäten zuzuschreiben, welche wir an ihnen wahrnehmen.

Man wird biernach nicht erwarten können, bei ibm eine irgend wie genaue Erflärung über bas ju finden, was burch bie finnliche Wahrnehmung und Ginbilbungsfraft zu unserer Erfenntnig tommt. Raum wird es uns noch verwundern konnen, daß er felbft von den Zweckbegriffen, bie er ber Raturforschung bewahren möchte, fo spricht, als lagen fie unfern Augen und Sinnen offen vor 2). Dies muß nun feine gange Erfenntniglehre fcwantenb Wenn er folgerichtig auf feiner fenfualiftifchen macen. Grundlage batte fortbauen wollen, fo wurde er ber Dethobe ber Induction haben folgen muffen. Er legt auch wirflich auf bie aufsteigende Reibe ber Begriffe großes Gewicht, welche burch Sammlung und Abstraction aus ben besondern Bahrnehmungen allgemeine Begriffe bilben



<sup>5)</sup> Ib. lib. VI, 1 p. 372. a. Nihil autem praeter qualitates a sensibus percipitur. — Et quamvis oculus dicatur videre non tantum colorem, sed coloratum etiam corpus, attamen hoc ipsum esse coloratum — qualitas est; quod autem substantiam, cui insit, simul nominamus, ob inductionem facimus, qua subesse aliquod subjectum qualitati ratiocinamur. — Quod caput est, cum commune subjectum substantiamve esse in confesso sit, ea tamen semper obvelata manet, neque aut intelligere aut dicere, cujusmodi sit, possumus, nisi per ipsas, quibus efficitur quaeque sensibus patent, qualitates. Disqu. met. p. 323. b; 325. b.

<sup>1)</sup> Phys. sect. III membr. post. l. II, 3 p. 231.

foll 1), und wenn er auch, abnlich wie Babarella, zwei Methoben ber Biffenschaft unterfcheibet, bie analytische ober auffteigenbe und bie fonthetische ober absteigenbe, und in ber gegenseitigen Probe, welche bie eine fur bie andere abgiebt, ben mabren gaben ber Ariabne für ben Irrgarten ber Biffenschaft finbet 2), so ift es boch unaweifelhaft, bag er bie auffteigenbe Methobe als ben wahren Weg ber Ratur betrachtet, auf welchem wir unfere Renntniffe erlangen 5), warend ibm bie abfteigenbe Methode nur als ein fpateres Wert ber Runft erscheint. Aber-er fann fic boch ber Induction Bacon's nicht vollia anvertrauen; benn er bemerft febr richtg, bag fie gu ihrer Bollftanbigfeit einen allgemeinen Sas voraussenen wurbe, welcher bie Eintheilung ber burch Erfahrung ju erforicenben Glieber enthalten mußte, und bag fie baber in ber That nur eine Art bes Schlugverfahrens vom Allgemeinen aus fei. Daber wendet er fich auch biefem Schlugverfahren ju 1), beffen Formen er nach ber Beife

<sup>1)</sup> Inst. log. I p. 93 sq.

<sup>2)</sup> Ib. IV p. 121. a sqq. Daß Babarella ihn hierin leitete, geht hauptsächlich baraus hervor, baß Gass. eben so wie Bab. babei bie Berschiedenheit ber theoretischen und ber prattischen Biffenschaften im Auge hatte. Übrigens ist die Unterscheidung beider Methoden sehr ungenau, weil verschiedene Arten ber Analyse und Synthese unter eins ander gewirrt werden.

<sup>3)</sup> Ib. I p. 93; IV p. 122. b. sq.

<sup>4)</sup> Log. II, 6 p. 90. a. Quamquam, cum in syllogismo sit re ipsa robur nervusque omnis ratiocinii et ne inductio quidem quidquam probet, nisi quia virtute syllogismus est (ob intellectam nimirum generalem propositionem, qua enunciatur omnia, quae enumerari possunt singularia, esse ea, quae sunt enumerata, nullumve assignari posse, quod non sit ejusmodi) injuria profecto videtur syllogismus improbari. Inst. log. III p. 113. a.

ber Ariftotelifer auseinanderfett, und findet in ibm alles miffenicaftliche Berfahren begrundet. Er untericheibet daber auch eine doppelte Evideng, des Sinnes nemlich und ber Bernunft 1). Der loutern qui vertrauen wird er unftreitig besonders burch die Mathematif angewiesen, welche feinen Fleiß beschäftigte; er hofft burch fie fogar verborgene Grunde ber Erscheinungen zu entbeden 2). Dennoch tann er fich nicht enthalten ben Gas bes Ariftoteles ju billigen, daß im Fall des Streites zwischen Bernunft und Sinn bem lettern mehr zu trauen fei als ber erftern 5). Begreiflich genug, weil ber Sinn bie urfprungliche Quelle aller unserer Erfenninig sein foll. werden benn freilich wohl urtheilen muffen, bag Gaffenbi awar von Grundfagen ausgeht, welche bem Genfugliemus bulbigen, aber auch allgemeine Grundfage ber Bernunft nicht von fich abzumehren weiß, beren Urfprung er fich nicht erflären fann.

Seine Erkenntnistheorie stimmt mit seiner Seelenlehre überein. Er sindet es nemlich nothig die vernünftige Seele des Menschen von der thierischen Seele zu unterscheiden. Daß er hierdurch genöthigt wird zwei Seelen des Menschen anzunehmen, scheint ihm eben so statthaft, wie die gewöhnliche Annahme, daß der Mensch aus Seele und Leib zusammengesetzt sei 1). Die Gründe, welche für die vernünftige Seele sprechen, beruhen darauf, daß wir eine immaterielle Thätigkeit in uns anzunehmen haben,

<sup>1)</sup> Inst. log. II p. 103. b. sq. ...

<sup>2)</sup> Log. II, 5 p. 81. b.

<sup>3)</sup> Inst. log. IV p. 122. a.

<sup>4)</sup> Phys. sect. III membr. post. l. III, 4 p. 257. b.

warend Die thierifche Seele für ein materielles Befen gilt. Es werben bafür mehrere Beweise angeführt. Minfer Berftand tann Dinge benten, welche nicht finnlich find, wie Gott, bas Leere, bas Allgemeine, die Tugenben upb bie Berbaltniffe ber Dinge. Er ift ber Reflepion fabig, benn er erfennt fein Erfennen und bestimmt fich jum Ertennen ger tann baber fein Rörper fein, weil tein Rotver auf fich felbft gurudmirtt. Biele Gebanten unferes Berftanbes geben weit über alles binaus, was bie finnliche Einbildungsfraft fich vorftellen fann, besonders ber Gebanke bes Unendlichen 1). Wenn auch biefe Grunde nicht mit ber wunschenswerthen Genauigfeit entwickt werden, fie haben bod Gewicht. An biefe Behauptung ber immateriellen Seele schließt sich alebaun auch bie Lehre von ber Unfterblichkeit herfelben an, welche wesentlich auf ihre Körperlofigteit fich ftust 2). Es schließt fich nicht minber bie Frage an nach ber Berbindung ber immateriellen Seele mit bem Rorper. Gaffenbi fucht fie au beantworten, indem er unserer vernünftigen Seele eine Reigung zur finnlichen Einbildungekraft zuschreibt, burch beren Sulfe fie benten und ichließen muffe und burch be ren Bermittlung fie alebann auch in Verbindung mit dem Rorver trete 5). Aber ber Schwierigkeiten, welche in allen biefen Untersuchungen über bie immaterielle Seele, über ihr Wefen, ihr Fortleben nach bem Tobe und ihre Berbindung mit bem Leibe liegen, besonders für feine sensualififche Dentweise, ift fich Gaffendi auch febr aut

<sup>1)</sup> Ib. l. IX, 2 p. 441 sq.; 3 p. 451 sqq.

<sup>2)</sup> Ib. XIV, 2 p. 629. a.

<sup>3)</sup> Ib. IX, 2 p. 444. b. sqq.

bewußt. Er beginnt bamit, er habe feine Soffnung bie Ratur ber Seele zu erschauen; man burfe aber boch nicht in Unwiffenbeit barüber bleiben, wie weit bie Philosophen in ber Untersuchung berfelben vorgeschritten maren; er folieft bamit, er wolle nur, wie er in ber Dunfelbeit fei, fo lallend etwas Wahrscheinliches über bie Seele vor-Wie batte es anbere fein konnen, ba er fic eingestehn muß, bag wir, so lange wir im Rorper find, burch ben Sinn unsere Borftellungen bilbend, auch nur Sinnlices und Rorperlices, bag wir baber felbft Gott und nicht weniger unfere Seele nur als einen feinen Rorper uns porfiellen tonnen. Was wir unforperlich zu nennen pflegten, verbiente biesen Namen nur in Bergleich mit einem gröbern Rörper. Daburd will er zwar nicht behaupten, bag es feine unforperliche Subftang gebe, aber bag eine folde von uns nicht gebacht werben tonne, fo lange wir biefem Leben angeboren, scheint ibm feinem 3weifel unterworfen ju fein 2). hieraus ift beutlich genug, bag auch alle die überfinnlichen Erkenntniffe, welche aus bem reinen Berftanbe gezogen werben follen, feinem Zweifel unterliegen.

Seine Lehre von der Seele hat Gassendi nach der alten Philosophie als einen Theil der Physit behandelt. Schon hieraus wird sich ergeben, warum er die Seele vorherschend als bewegende Kraft betrachtet und alles, was er über ihre Selbstbestimmung beifügte, nur als ein beiläusiger Jusag erscheint. Seine physische Betrachtungs-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Ib. l. III, 1 p. 237. a; 3 p. 250. a

<sup>2)</sup> Phys. sect. I l. IV, 3 p. 297, b; sect. Pli l. IX p. 448 sq.

weise ift aber noch außerbem von ber Art, bag fie menige und nicht fehr gunftige Anfnupfungepuntte für bie Seelenlebre barbietet. Wir baben bemerft, bag er, obgleich die Sinne nur Qualitäten und erfennen laffen folls ten, boch mit bem Epitur behauptete, die Sinne bezeuge ten uns vor allen Dingen bas Dafein ber Rörper, und fo wurde er benn auch babin geführt gunachft bie Welt als Körperwelt zu untersuchen. Der Betrachtung bes materiellen Princips schickt er nur einige allgemeinere Unter-Sie betreffen bie Einheit ber Belt, fucungen voraus. welche boch nur aus Grunden bes religiöfen Glaubens angenommen wirb 1), und bie transcenbenten Bebingungen ber Rörperwelt, nemlich Raum und Beit. Hierbei soll auch bas Dafein bes Leeren bewiefen werben, theils wie es über alle Welt hinaus fich erftrede, theils wie es gerfreut in ber Welt fei, bamit bie Bewegung Raum finbe. Dafür kann er freilich bie Sinne nicht zu Zeugen aufrufen; aber Schluffe aus Erfahrungen entnommen führen barauf und selbft, bag es maffenweise vortomme, sollen Berfuce beweisen 2). Alles bies bient natürlich jur Begründung ber Atomenlehre, welche in ben Untersuchungen über bas materielle Princip ben Mittelpunft abgiebt.

Wir haben gefehn, wie Bacon und hobbes barauf gebrungen hatten, bag wir bas Kleinste in ber Natur erforschen müßten um ihre Geheimnisse zu ergründen. Wie Bacon nicht allein auf die kleinsten Processe und Bewegungen, sondern auch auf die kleinsten Formen der Körperwelt die Ausmerksamkeit gerichtet hatte, so war

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Phys. sect. I l. 1, 2.

<sup>2)</sup> Ib. l. II, 2; 3; 4.

auch von Sobbes, vielleicht nicht ohne Einwirfung Baf fenbi's, die Annahme fleinfter Rorper empfolen worden. Die Atomenlebre Gaffenbi's ergiebt fich bieraus wie eine burch bie Zeit gereifte Frucht und er hat in Beziehung auf fie nur bas Berbienft in Anspruch zu nehmen, baf er die Bestrebungen seiner Borganger und Zeitgenoffen in eine bestimmtere Gestalt brachte. Und hierzu war ihm überdies feine Reuntniß ber Epiturifden Philosophie behülflich, welcher er faft in allen Puntten ber Atomen lebre beiftimmte. Dem Grundfage folgend, bag in ber Natur nichts aus nichts werbe und nichts in nichts fic verwandeln laffe 1), macht er bie Erfahrung geltenb, baf bie Ratur alles aus bem Rleinsten und in unmerklichen Abanberungen bilbe, wobei nach bem Borgange ber Alten besonders ber Rahrungsproces bervorgehoben wird, und fügt baran bie Forberung, bag man in ber Analyse ber Erscheinungen auf ein Lettes tommen muffe 2). Die Lehre von ber Theilbarfeit bes Körpers in bas Unenbe liche scheint ihm baber fehr wiberfinnig D. Wenn auch ber kleinste Körper noch unterscheibbare Theile haben muß, so folgt baraus zwar, bag er nicht folechthin bas Kleinft ift, aber seine Theile konnen boch so genau mit einander verbunden sein, daß es teine Rraft in ber Natur giebt, welche fie trennen konnte, und alsbann werben wir ibn ein Atom nennen burfen 1). Mehr von bem allgemeinen

<sup>1)</sup> Ib. L. III, 1 p. 234. a.

<sup>2)</sup> lb. 5 p. 259. b.

<sup>3)</sup> Ib. p. 261. b.

<sup>4)</sup> Dies ist dem Cartefius entgegengeset, welcher die Atomenlehn aus dem Grunde bestritt, weil Gott alles, was Theile hatte, wurde

mathematischen Begriffe bes Körpers als von ber Erfahrung ausgebend, fimmt Gaffenbi auch barin mit bem Epifur überein, bag die Atome feine finnliche Eigenfchaften haben, wiewohl er eingefebn batte, bag unfere Sinne nur finnliche Gigenschaften erkennen. Die Atome find ihm nemlich fo fleine Rorper, bag fie burch feinen Ginn erfamt werben fomen, etwas burchaus Unfinnliches; Die Qualitäten ber Rörper find bagegen nur Arten ihrer Bufammenfegung. Die Atome find nichts weiter ale Rori per; ihre Bufammenfegung aber macht ben Rorper zu eis nem fo ber fo beschaffenen Rorper 1). Daber werben benn Barme, Bicht, Farbe, Zon und andere finnliche Beschaffenheiten aber Erscheinungen nur aus ber Busams menfegung und Bewegung bed Atome erflart. Gaffenbi fonnte nicht wohl überfebn, bag er burch biefe Lebre von ben Atomen weit über bas fich verflieg, was feine gubi rerin, Die finnliche Wahrnehmung, ibm beglaubigte, und daber betrachtet et auch ben Afomismus nur als eine wahrscheinliche Sybothese D. 🐴

Bur bie Atome bleibt ihm nun gunachft nichts weiter abrig außer Große und Figur bes Rorpers; daß fie burch

theilen fonnen. Ib. 256. b. Adnotare autem Tabet dici dropov, num ut vulgo putant, — quod parchus careat, sed quod ita solida et, ut ita dicam, dura compactaque sit, ut divisioni, sectionive et plagae nullum locum faciat, seu quod nulla vis in natura sit, quae dividere illam possit.

<sup>1)</sup> lb. l. VI, 1 p. 372. a. sq. Hinc potest quidem qualitas definiri modus sese habendi substantiae seu status et conditio, qua materialia principia inter se commista se habent

<sup>2)</sup> Ib. l. III, 5 p. 258. b.; 8 p. 279. Videri posse atomos pro materiali rerum principio primave materia admitti.

ihre Undurchbringlichleit ber Bewegung anberer Rorper einen Wiberftanb entgegenfegen, glaubt Baffenbi nach bem Borgange des Epitur nicht besonders binguseben gu muffen, weil bies eine allgemeine Eigenschaft bes Rörpers fei 1); bod wird baraus bie Bewegung abgeleitet, welche ein Körper bem andern mittheilt (motus reflexus) 2). Biel bebenflicher ift es, bag Gaffenbi ben Atomen auch Schwere beilegt, wie Epifur gethan hatte, und fogar, feinem Deifter getreu, bie Abweichung ber Atome von ihrer grablinigen Fallbewegung zu vertheibigen geneigt ift, obwohl er einige Beschränkungen beifügt, um nicht eine grundlofe Bewegung jugeben ju muffen. Das Reinby pothetische in bieser Annahme vertheidigt er baburch, bag wir alle Brincipien nur annehmen, aber nicht beweisen Durch biese Annahmen greift er hinüber in bie Untersuchungen über bas bewegenbe Princip, indem er bie Sowere als eine ben Atomen innerliche und eingeborne Reigung jur Bewegung betrachtet ober als eine Rraft, burd welche fie fich felbft bewegen tonnen 4). Dies widerspricht seiner Lehre, daß tein Rörper, ja überhaupt feine Subftang, auf fich felbft gurudwirfen tonne 5), es wiberfpricht auch ber Anficht, bag bie Atome nur ber materiellen Urfache angeboren, von welcher bie wirkenbe Urfache unterschieden wirb. Daber fieht er fich benn auch genothigt hinzugusegen, die Bewegung ber Atome mare

<sup>1)</sup> Ib. 6 p. 267. a.

<sup>...2)</sup> Ib. 7 p. 274. a. .

<sup>3)</sup> lb. 7 p. 275 sqq.

<sup>4)</sup> lb. 6 p. 266. b; 7 p. 273. b.

<sup>5)</sup> Disp. met. p. 332. b.

boch im letten Grunde nur auf Gott jurudjuführen 1). In ihm nemlich erhlickt er nicht allein bie erfte bewegenbe Urface, fonbern auch ben Schöpfer aller Dinge. Einen solchen anzunehmen wird er freilich nur burch ungenügenbe Grunde bewogen, man mußte benn meinen, bag feine Abweichungen von ben sensualiftischen Grundfagen ibm ein Recht gaben ju behaupten, daß ber Begriff Gottes unserm Beifte von Natur eingepflanzt sei 2). wirfenden nemlich verbindet er die formende und bie 3medurface, ber allgemein verbreiteten Borftellungemeife folgend 5) und legt besonders auf die lettere Bewicht, indem er, wie icon bemerft, die Untersuchung der 3mgde aus ber Physif nicht verbannt wiffen will, fich vielmabr ber Meinung, daß Ordnung und Schönheit in ber Welt nur jufallig fich fanden, mit allem Gifer entgegenfest. Bon ba schwingt er sich binauf zu bem Gebanken nicht allein eines verftandigen Regierers, sondern auch eines Urhebers. ber Welt, welcher als Gott von und verehrt wird 1), und behauptet nun, daß Gott bie, Atome aus nichts geschaffen habe; benn ber Urheber ber Ratur werbe burch bie Gesete ber Natur nicht gebunden 5). Durch biefe Annahme ift nun freilich allem genug geschehen. Die

<sup>1)</sup> Phys. sect. I l. III, 7 p. 279. b.

<sup>2)</sup> lb. l. IV, 2 p. 290. Anticipatio generalis; ab ipsa natura impressa quaedam notitia dei.

<sup>3)</sup> Ib. 1.

<sup>4)</sup> lb. l, I, 2 p. 144. a; l. IV, 2.

<sup>5)</sup> lb. l. III, 1 p. 234. a. Autor naturae legibus naturae non adstringitur ac infinita pollet vi, qua distantiam illam quasi infinitam superat, quae interjacet inter aliquid et nihil.

Mfiftenz Gottes reicht nun aus auch aftel Bingen eine Birffamfeit mitgutheilen 1). Boit ben Atomen wurbe man nun auch fagen tonnen, baß fie nicht fich' fetoft bewegen ; fonbern von Gott bewegt werben, Welcher ihnen nur eine innettich beinbohenbe, nicht bon diefelt mitgetheilte Bewegung beigelegt habe. Gaffenbi ergeht fich in ber Auffahlung ber verschiebeneil Moglichteliel, wie ben Atoinen Bewegung' betworfnen tonne, und feine Bopbitefett iber bie Grunde ber Ratur luffen in bet That einen febr Breifen Raum für bie verfdiebenften Arten ber Raturer-Sierzu Bebort' es auch, bag er in feinen Unnabillen Uber bie allen Dingen inwohnenbe Bewegung, aber bas Leben ; welches baburch ben naturlichen Bingen beilbobut, über bie Belffeele, welche vertheilt über alle Atome bie Levenswitteine "überall " vetbreitet, von ben Anstichten thebfophischer Ratitiforice nicht gat ju weit fta entfernt. Rut bas will er verhaten, bag bie alles befeelenbe Rraft' nicht ute ein untorperliches Wefen gebacht wetbe 2); auch will er nicht zugeben, bag bie bewegende Rraft, welche ben Atomen angefchaffen ift, eine Bergrößerung ober Berminberung erfahren tonnte; bies gestattet bie Bestänbigfeil ber Rafur nicht. Das fic gleich bleibende Naturgeset vertheibigt er gegen willfur-

a La Clonia of empo-

Limborial of this polygode to the Sug 1 1) lb. 8 p. 280. a.

<sup>2)</sup> Ib. 1. 1, 6; lib. IV, 8 p. 334, a. Nihil quidem aliunde vetat esse in mundo quendam calorem vitalem, qui haberi possit fillus quasi anima," cujus nihil non particulam possideat; verum tamen have anima non erit incorporea, - uti et quidquid est calidum est corpus.

liche Annahmen 1). Daß unter solchen Annahmen auch die sein könnte, welche eine wahre Entwicklung, ein Fortschreisten im Leben der Bernunft behauptet, scheint er nicht beachtet zu haben.

Doch seine Lehre ift in ihren Theilen nicht so ausammenhangend, bag wir hieraus Nachtheile für feine Ethit zu erwarten batten. In Diefem Theile vertheibigt er vielmehr bie Freiheit ber Bernunft, feltsamer Beise in einem Anhange, ben wir aber wohl vorausnehmen dürfen. findet fie mit der Epifurifchen Atomenlehre in Ginflang, weil dieselbe die Abweichung der Atome von der Falllivie fich vorbebalten batte. Wir bemerften icon, bag Gaffendi bierin mit einigen Beschränfungen beiftimmte; biefe bezweden geltend zu machen, bag auch bie Abweichungen nach natürlichen und nothwendigen Befegen geschehn mußten, und hierin geht er fo weit vormarts, bag er bie Seele als eine Maschine betrachten fann 2). Ginen beffern Unlauf bie Freiheit bes Willens zu retten wurde man barin finden tonnen, daß er auf die bobern Rrafte unseres Beiftes fich beruft, welche er nicht für materiell gelten laffen wollte. In Bezug auf fie lehrt er Freiheit von Spontaneität unterscheiben, b. h. von ben eingebornen Bewegungen ber Dinge, indem er nicht zugeben fann, daß ber Stein in seinem Falle frei sei 5).

lb. l. IV, 8 p. 336. a. Unum omnino supponere par est, nempe quantacunque fuit atomis mobilitas ingenita, tantam constanter perseverare. — Id nempe, ut causa reddatur, unde sit tanta motuum vicissitudinumque in universo constantia.

<sup>2)</sup> Eth. III, 2 p. 839.

<sup>3)</sup> Ib. 1 p. 822. b.

Befc. b. Philof. X.

Unfict nach tann die Freiheit nur in ber Babl unter entgegengesetten Sandlungen bestehn und fest baber bie Hierbei jedoch ergiebt Jubiffereng bes Willens porque. fich bie Schwierigfeit, wie ber Bille gleichgultig fich verbalten fonne, ba er boch unftreitig vom Berftanbe bestimmt wird. Sie wird nicht unpaffend baburch geloft, bag wir unsern Berftand für eben fo indifferent halten muffen wie unfern Willen; Die Unentidiebenbeit beiber muß Sand in Sand gebn. Daber liebt Baffendi bie Bahricheinlichfeit fo febr, ein Rachflang bes Stepticismus feiner Landsleuter fie bietet ibm bas Mittel bie Freiheit unseres Billens zu retten. Go wie unser-Berftand die Bahl bat zwischen ben mabriceinlichen Annahmen über Gutes und Boses, so bleibt auch bem Willen diese Wabl 1). fann fich Gaffenbi bei aller feiner Borliebe für bie Babrscheinlichkeit nicht verhehlen, daß in ihr nur eine Unvollkommenheit unseres Verstandes liege und daß dieselbe auch auf die Freiheit, welche er und bewahren will, übergebn muffe. Daber hofft er vom funftigen Leben, daß es von Diefer Freiheit, Die bem Scheine bes Guten folge, uns befreien werde 2).

Diefe hoffnung unterläßt er nun nicht auch in feiner

<sup>1)</sup> lb. p. 824. a. Voluntas ita excitatur, ut illius functio non secus judicium, quam veluti umbra corpus comitetur. — Constat profecto indifferentiam, quae in voluntate reperitur, iisdem omnino passibus, quibus indifferentiam intellectus incedere. Videtur autem indifferentia intellectus in eo esse, quod non ita uni judicio de re visa adhaereat, quin ad aliud de eadem judicium illo dimisso ferri valeat, si se aliunde obtulerit major verisimilitudo.

<sup>2)</sup> lb. p. 825. a.

Ethit geltend ju machen. Das Gute ift für biefes Leben nur ein 3beat, welchem wir uns nur in weiter gerne nabern fonnen. Es murbe in ber ungeftorten Glüdfeligfeit beftebn, welche ber Genug ober bie Hare Anschauung uns gemabren muß. Dag es erreichbar fein werbe im funftigen Leben, gebort ju feinem religiofen Glauben 1). wenn er une nur gezeigt batte, wie wir in biefem Leben uns ibm nabern tonnten. Daß er hierzu feine Anftalt macht, ift furz baburch gefagt, bag er auch in ber Ethif den Epifur zu feinem Kührer nimmt. Es iff mabr, er milbert beffen Sittenlehre, aber im Gangen bleibt fie boch Dag alle Luft vom Fleische ftamme, foll Epifur nicht gelehrt haben 2). Die Luft, nach welcher wir ftreben follen, beftebt nun in ber Rube bes Beiftes und in ber Schmerzlofigfeit bes Rorpers und wird ausbrucklich als Zuffand, nicht als Weise bes Strebens ober bes prattifchen lebens betrachtet 5). Die Rube ber Geele befteht ihm wefentlich in der Freiheit von Leibenschaften und befonders von der Reue 1). Alles bies wollen wir ihm gern ju Gute fdreiben; es zeigt fic barin bie Dagigung in seinen Meinungen, welche nicht gern bas Augerfie guläßt; aber unftreitig war feine Reigung jur Atomentebre nicht ohne Ginfluß auf feine Moral und führte es berbei, bag er bas Ginzelne in feiner Absonderung vom Ganzen

<sup>1)</sup> Eth. 1, 1 p. 662. a.

<sup>2)</sup> Ib. 2.

<sup>3)</sup> Tranquillitas auimi et indolentia corporis. Sigtus, que melior appeti non potest. Ib. 1 p. 661. a. Animus ift bir ims materielle Seele; welche von ber materiellen anima unterschieben wird. Phys. sect. III membr. II l. III p. 237. b.

<sup>4)</sup> Eth. I, 5 p. 715. b.

festhalten möchte; unftreitig war auch feine Borliebe für bie Raturforschung ihm eine Berlodung bas menfcliche Leben nur im Lichte bes natürlichen Lebens gu betrachten. Er vertheidigt baber bie Aussprüche ber alten Juriften, welche bas Raturrecht auch auf die unvernünftigen Thiere ausbehnen, und nimmt für bie Menfchen nur noch ein engered Raturrecht in Unspruch. Er gesteht zwar zu, bie Menfchen waren von Ratur gur Gefelligkeit und gum Staateleben bestimmt, aber leitet ben Staat boch nur von einem Bertrage ab, ber jum Rugen ber Gingelnen geichloffen werbe. Wenn er alebann bie Gefete ber Ratur entwirft, welche wir in unferm fittlichen Leben befolgen follen, fo leuchtet aus ibnen ber entschiebenfte Gigennus seiner Sittenlehre und entgegen. Sein erftes Befet ber Natur ift, bag ein feber begehre, was ihm gut, vortheilhaft ober angenehm ift; das zweite, daß ein feber fich mehr liebe als bie andern; baburch foll zwar bie Wohlthätigfeit nicht ausgeschloffen werben, aber feber foll - fie nur zu seinem Bortheil üben; fein brittes Maturgefes verlangt, bag ein jeder fein leben und ben freien Bebrauch aller feiner Kräfte vertheibige, und wenn alsbann bas vierte Naturgeset jum geselligen leben uns auffordert, fo ift es nur, weil unfere Natur ber bulfe anderer bedarf und in bem gemeinen Beften unfer eigener Bortbeil eingeschloffen ift 1). Es bleibt tein Zweifel übrig, bag biefe Sitten-

<sup>1)</sup> Ib. II, 5 p. 794 sqq.; p. 800. b sq. Secundo, ut quisque se amet plus quam caeteros. — Vulgare est, quod dicitur, quemque caritatem bene ordinatam a se ipso incipere, neque id profecto injuria. — Quatenus quisque benefacit, cum suo emolumento facit aut certe facere se putat. Ib. p. 801. b. Ut amet commune bonum, quo intelligit contineri suum.

lehre nur auf dem Boden der natürlichen Triebe gewächsen ist, welche auf die Erhaltung seiner selbst und seines vergänglichen Lebens beschränkt werden. Alles, was Gassendi von höhern Bestrebungen in sich tragen mochte, verweist er in das Gebiet der übernatürlichen Offenbarung, wärend seine Philosophie nur das entwickeln will, was vom Lichte der Natur uns gelehrt wird 1).

Aus bem Busammenhange seiner Lehren leuchtet es beutlich hervor, bag Gaffendi nicht zu ben Mannern gegablt werben barf, welche in eigenthumlichem Beifte ber Philosophie neue Babnen gebrochen haben. Das Erfalgreichfte in seiner Lehre ift die Bertheidigung bes Epifurischen Atomismus gewesen. Auf fie hatte bie Entwicklung der neuern Philosophie allmälig hingeführt und zu gleider Zeit mit Gaffenbi ergriffen baber auch anbere Danner biefelbe Sypothefe. Gaffenbi ift in ber Beschichte ber Philosophie nur vorzugsweise vor ihnen zu erwähnen, weil er mit größerer Gelehrfamfeit, flarer und überfichtlicher ben ganzen Busammenhang bes atomistischen Spe ftems auseinanderfeste, feine Anwendbarteit auf die befonbern Lebren ber Physit, wie fie im Geifte ber neuern Naturforschung fich ausgebildet hatten, zu zeigen fuchte und überdies in bem gemäßigten Sinne, welcher ibm beiwohnte, Borfcblage jur Milberung besfelben gui machen wußte, welche es mit dem berichenden Spftem ber Theologie als vereinbar erscheinen liegen. Daber haben fich fpatere Noturforider auf ihn geftüst. Für bie Burbis gung bes Banges, welchen bie neuere Philosophie einge-

Digitized by Google

Land of the Special Special

<sup>: 1)</sup> Ib. 6 p. 809: a.

folagen bat, wird man biefen Bunft nicht überfebn burfen. Souft finden wir bei ihm nur einen fleptifden Beift gu bemerten, welchen zwar bie Erforfdung ber Ratur angieht, welcher von ihr weitere Aufschluffe erwartet, bazu bie Bulfe ber Dathematif und ber Sinne in Anspruch nimmt, aber zwischen ben zufälligen und besondern Babrnehmungen ber Sinne und ben allgemeinen und nothwenbigen Bahrheiten ber Mathematif feinen feften Bund gu ftiften weiß. Daber schwantt er in fo vielen Entscheibungen, bringt bie Befdranftbeit bes menfcblichen Erfennens in Anschlag und begnugt fich mit bem Babrichein-Bie febr auch feine allgemeinen Gage über bie Biffenicaft, welche er in ber Logit vortragt, babin auslaufen, bag wir nur ben Sinnen vertrauen fonnen, bie Logif gilt ibm boch zu wenig, ale bag er über fie feinen phhiliden Sagen entsagen möchte, weiche auch metaphyfifchen Begriffen Raum gestatten und feinen theologischen überzeugungen nicht alle Aussicht auf Bestätigung abschneiben. Aber weber in ber Theologie noch in ber Physit fann er feften guß faffen. Sein ichmiegfamer Geift finnt nur auf Mittel, burd welche ben Meinungen bes gesunden Menichenverstandes Genüge gefchehn und zwischen ber überzeugung bes Christenthums und den Lehren aus natürlichem Lichte ein leibliches Abtommen getroffen werben möchte.

Je weniger nun Gaffenbi barauf Anspruch machen kann burch eigene Erfahrungen zu glänzen, um so geeigeneter ist die Sammlung seiner Meinungen uns ein Bild von der Stimmung unter den philosophirenden Gelehrten zu geben, wie sie unter den Einstüssen der Reform Bacon's und ehe der Nationalismus der Cartesianischen

Soule burchbrang, fich im Allgemeinen geftaltet batte. Es wird sich nicht verkennen laffen, daß bie Neigung ben Sinnen zu vertrauen und von ihnen aus die wissenschaftliche Erfenntniß zu betreiben im entschiedenen übergewichte Sie hatte ihre Nahrung aus bem Streben nach Erfenntnig ber Natur gezogen. Natürliches und Similides wurden nun meiftens als gleichbedeniend genommen und was finnlich ift, schien auch augleich forperlich fein Man war nabe baran alles für natürlich und nothwendig, für finnlich und forverlich zu erklaren, bas fittliche Leben auf ben natürlichen und fetbftfüchtigen Trieb nach Selbfterhaltung und finnlichem Bobigeful gurudzuführen, bie Freiheit bes Willens zu leugnen und alles Beiftige für einen feinen Körper au erflären. feben wir an Gaffenbi, bag man boch nur mit Bogern biefen Beg ging; wir feben es and an Andern, fogar an Sobbes und Bacon, boch wird man ben Gaffenbi weniger als Andere im Berbacht baben konnen, bag er nur aus Beuchelei seine Behauptungen gemäßigt ober bes schränft babe. Freilich, wenn man bie Grunde für jenes Bogern bort, fo faunte es leicht nach ber Dentweise unferer Beit, bei Mannern, welche ihren Dienft faft ausfolieglich ber Ertenntniß ber Natur gewihmet hatten; für Beuchelei gelten, wenn fie behaupteten, neben ben Lebren ber natürlichen Wiffenschaft noch ein überngtürliches Licht anzuerkennen. Aber man wird bebenten muffen, bag benfelben Mannern auch bie Erfahrung foft alles galt unb bag bie Erfahrung ihrer Zeiten eine andere mar als bie Erfahrung ber unfrigen. In jener Beit maren bie relis giofen Erregungen bes Beiftes febr allgemein verbreitet

und fanden faft unbeschränften Glauben. Auch fland ber Glaube an fie nicht obne vermittelnbe Stugen ba. religiösen Überzeugungen nur auf bie natürliche Religion zurudzubringen war man noch nicht geneigt. herbert hatte nur eben angefangen bie Buge ber natürlichen Religion ju entwerfen; er batte fie auf natürlichen Inftinkt jurudgeführt und feinesweges geleugnet, daß die Empfindungen biefes Inftinfts auch zu einer übernatürlichen Bobe fich fteigern ließen. Auch Hobbes, welcher ihm folgte, wagte biese Behauptung nicht. Nur barauf hatten die Philoso= phen diefer Zeit ihr Augenmert gerichtet, bag die naturlichen Gefete burch bas übernatürliche nicht gebrochen werben burften. Wenn man auch bas Menschliche an bie Natur beranzuziehen suchte, fo war man boch bis babin noch nicht vorgeschritten bas Menschliche und Bernunftige in gang gleiche Linie mit bem Natürlichen gu, ftel-Bacon lehrte gwar, bag bie Natur nur burch Geborfam überwunden werde; aber er wollte fie boch burch menschliche Runft preffen und überwinden laffen. feben noch immer ben Gegenfat geltenb gemacht awischen ben allgemeinen Erkenntniffen ber Bernunft und ben befandern Ertenntniffen ber Sinne. Wenn auch Bacon's 3weifel jenen bas Bertrauen zu entziehen gefucht hatte, fo blieb ibnen boch ein machtiger Schut in ber Überzeugung, welche bie allgemeinen Lobren ber Mathematif einflößten. Baconis fenfualiftifche Methobe bot ju viele Schwächen bar, ale bag man ohne Bebenfen fich ihr hatte ergeben tonnen, und Gaffenbi mar icharffinnig genug zu bemerfen, bag fie nur auf einem verbedten Schluß vom Allgemeinen aus beruhte. Go tonnte fich bie Meinung be-

baupten, daß bie Sinne zwar die erfte Grundlage unferer Erfenntnig blieben, aber boch bie bobern Bebanten unserer Bernunft in Die Gestaltung unserer Biffenschaft einzugreifen nicht abgehalten werben burften. Selbft bie Unfict bes Sobbes, bag bie allgemeinen Gage ber Wiffenschaft nur auf fprachlicher Willfür und einem fünfilis den Übereinkommen beruhten, war nicht bagu geeignet bierin zu erschüttern. Denn wurde boch bie Sprache von ibm als die Bernunft bes Menichen verebrt, welche ibm Erfag für ben Mangel seines natürlichen Inftinkte leiften follte, und fab boch Sobbes bie Runft und die Ubereintunft bes Menschen in Sprache, wie im Staat als bie Grundlagen feiner bobern Bildung an und verehrte bie mathematische Methode trot ihres Ursprunges aus ber Sprace als die mabre Stüte ber Wiffenschaft. Go waren benn in ber Sprache und ber Runft bes Menschen wenigstens Mittelglieber zwischen bem Natürlichen und bem, mas bober ift als die Ratur, für die Borftellungsweise jener Zeiten Man tonnte fich nun benfen, bag bie Bernunft bas fortsete, was bie Ratur begonnen batte, und in ber That waren hierzu herbert und bie Begründer bes Raturrechts bereit, wenn fie positive Religion und positives Recht an bie natürliche Religion und bas natürliche Recht fich anschließen ließen. Bon bieraus waren bie Schritte nicht weit, welche zu ben Unnahmen eines übernatürlichen Berftanbes und übernatürlicher Wirfungen Gottes führten. Dazu konnte man um fo leichter geführt werben, je weniger man boch in ber trägen Körperwelt ben Urfprung ber Bewegung suchen mochte. Das Wills fürliche ganzlich auszuscheiben, bazu war man boch nicht

gefommen. Dan glaubte es nur nicht erflaren zu tonnen und so wurde benn alles Positive, welches im Fortgang ber Geschichte fic bilbet, nur ben Untersuchungen ber Philosophie entzogen. Dies fonnte man um fo leichter fich gefallen laffen, je ferner ber Gebante an eine einige Biffenschaft ftanb, je williger man fich in bie Schranfen unserer Erfenntniß fügte und bie einzelnen Theile bes menschlichen Biffens, ja ber Philosophie auseinanderfal-Ien ließ. In der Philosophie aber, das ift feine Frage, war die Reigung alles nur als etwas Ratürliches zu betrachten obne Beschränfung berichenb. Sie sollte nur Lehre aus natürlichem Licht fein; was hatte fie anders lebren fonnen als Nafürliches? Mochte es baber auch bem Meniden überlaffen bleiben an bas übernaturliche au glauben; bem Philosophen war es bochftens verftattet auf basselbe einen Blid zu werfen um fich feiner menschlicen Beschränftheit bewußt zu bleiben. Das Positive ber Offenbarung und bas Pofitipe bes Staats und ber Befete murben von ben Forschungen ber Philosophie ausgeschloffen. Es war zu erwarten, ob fich biese Theilung ber Gebiete unferes Rachdenfens wurde behaupten tonnen; follte bies nicht ber gall fein, alebann ließ fic wohl erwarten, bag alles, was bisber bem Gebiete bes übernatürlichen zugerechnet worben war, zum Natürlichen berübergezogen werben murbe. Der Anfang, welchen Berbert gemacht batte, war boch nicht ungeschickt angelegt. Die allgemeinen Begriffe ber Bernunft fand er in naturlichen Trieben gegründet, welche uns bem gefelligen leben, ber Sittlichfeit und ber Religion juführen, indem fie und untereinander und mit bem Grunde unseres Lebens verbinden. Auf dieselben natürlichen Triebe beriefen sich die Begründer des Naturrechts um zu zeigen, daß auch das positive Recht seinen natürlichen Ursprung habe. Für die wachsende Neigung der Natur auf ihren geheimsten Pfaden zu solgen war von hieraus kein weiter Schritt bis zu der Annahme, daß alle Bernunft, alle Sittlichkeit und alle Religion nur als Erzeugnisse natürlicher Triebe angesehn werden dürften.

Gittingen,

gebrudt in ber Dieterichichen Univ. = Buchbruderei. (B. Fr. Rafiner.)



